

வெளியீடு எண் : 432

சிவமயம் திருச்சிற்ற**ப்**பலம்

# திருமூலர் திருமந்திரம்

*நான்காம் தந்திரம்* (பாடல்கள் 884-1418) பஞ்சாகூரதீபம் என்னும் உரையுடன்

### **B**

### இது

இருக்கமி**லாய பரம்ப**ரைத் இ**ரு டி**ாவடுதுகூற ஆதீன**ம்** இருபத்துமூன்றுவது குரு மகாசந்நிதானம் சீர் வளர் சீர் சிவப்பிரகாச தேசிக் பரமாசாரிய சூவாமிகள் அவர்கள் கட்ட**ளேயிட்டருளியப்**டி வெளியிடப்பெற்றது.

### 吸息

திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1996 உரிமை பதிவு முதற்பதிப்பு. 1962 இரண்டாம் பதிப்பு. 1990. மூன்றும் பதிப்பு 1996, வீலே. ஞ. 60/-



அருள் திரு நமசிவாய மூர்த்தி அச்சகம். — திருவாவடுதுறை, —

# உள்ளுறை

| அதிகார அட்டவணே                           | ••••    | ଗ            |
|------------------------------------------|---------|--------------|
| பதிப்புரை                                | •••     | F.           |
| திருமந்திரம் – நான்காம் த <b>ந்திரம்</b> | கருத்து | . <b>æ</b> æ |
| TIRUMANTRAM                              | •••     | 55 e9        |
| நூல் <b>நான்காம் தந்திரம்</b>            | 1       | - 458        |
| செய்யுள முதற்குறிப்பு அகராதி             | •••     | 459          |

#### சிவமயம்

# குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான. போதநெறி காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாசிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு நீடுழி தழைக மாதோ.

> — **தவத்திரு சிவஞான யோகிகள்**. *இருவாவடு துறை ஆடுன*ம்,



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் குருமுதல்வர்

### அருள் தீரு நமசிவாய மூர்த்திகள்

சிவானந்தப் பேறு: தை - அசுவதி

f

## அதீகார ஆட்டவஃண

### [என் - பக்கஎண் ]

## நான்காம் தந்திரம்

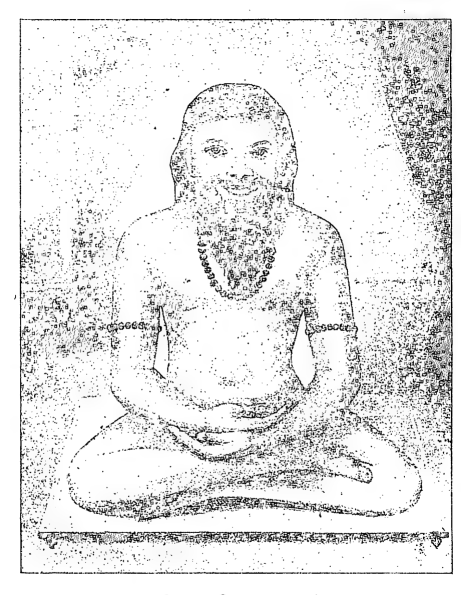
| அசடை                       | 1           | திருவம்பலச்சக்கரம <u>்</u> | 27          |
|----------------------------|-------------|----------------------------|-------------|
| அருச்சஃப                   | 111         | நவகுண்டம <u>்</u>          | 121         |
| ஆதார அதேயம்                | <b>2</b> 48 | க <b>வாக்கரிசக்கரம்</b>    | <b>38</b> 8 |
| ஏரௌிச்ச்சக்கரம்            | 341         | புவனுபதிசக்கரம்            | 380         |
| ச <b>த்திபே</b> தம் - திரி |             | பூரணசத்தி                  | 218         |
| புரைச் சக்கரம்             | 154         | வயிரவச்சக்கரம்             | 370         |
| சா <b>ம்பவிம</b> ண்டலச்    |             | வயிர விம <b>ந்தி</b> ரம்   | 179         |
| சக்கரம்                    | 374         |                            |             |

#### சிவமயம்

. . .

கயிலாயத் தொருசித்தர் பொதியிற்சேர்வார் காவிரிசூழ் சாத்தனூர் கருதும்மூலன் பயிலாநோ யுடன்வியத் துயரநீடும் பசுக்களேக்கண் டவனுடலிற் பாய்ந்துபோத அயலாகப் பண்டையுடல் அருளால்மேவி ஆவடுதண் டுறையாண்டுக் கொருபாவாகக் குயிலாரும் அரசடியில் இருந்துகூறிக் கோதிலா வடகமிலே குறுகினுரே.

— ஸ்ரீ உமாபதிசிவாசாரிய சுவாமிகள்.



**திருமூலதேவ நாய**ணுர் சிவானந்தப் பேறு: ஐப்பசி - அசுவதி



#### சிவமயம்

### பதிப்புரை

உலகத்து யாவர் கெஞ்சத்தும் எக்காலத்தும் நின்று கலம் பயக்கவல்லதான ஒரு நூல் திருமூலர் அருளிய திருமுக்கிரம். கயிலாயத்து ஒரு சித்தராகிய திருமூலர் மூளையிரம் ஆண்டுகள் சிவயோகத்தில் வீற்றிருந்து தாம் பெற்ற அநுபவத்தால் விள்ந்த இன்பத்திண வையகம் முழு நும் பெற்றுத் துய்க்கவேண்டும் என்ற கருணேயோடு வழங்கிய அருட்கொடை இத்திருநூல். எடுத்த இப்பிறப் பில் வாழ்வாங்கு வாழவும் மறுபிறப்பு இல்லாதபடி இதணே மாண்புடையதாகச் செய்து கொள்ளவும் மக்களாவார் யாவர்க்கும் வழிகாட்டி நிற்கும் ஒரு பெருநூல்.

உயிர்க்கு ஆக்கம் தேடுவோர் யாவரும் இத்திருமக்திர அருளும் நூல் பே ன்மையிண உணர்ந்து ஒழுகி உய்திபெறவேண்டும் என்று <u>நமது</u> **நெறியி**ல் சென்ற நாற்பது ஆண்டுகளுக்கு மேலாக ஆதீனம் அருட்பணிகளேத் தமிழுவகு நன்றியோடு <u>ஆற்</u>றிவரும் ஆதீனத்து பயன் கொண்டு வரு**கின்றது.** போற்றிப் குரு மகாசக்கிதானமாக ஞான இருபத்துமுன்றுவது பீடத்து எழுந்தருளிச் சிவஞானச் செங்கோல் செலுத்தும் சீர் வளர் சீர் சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் ஆதீன மரபு வழிப் பணிகள் சிறப்புறவும், வேறு இன்ப பாடுகளின்றி யாவரும் ஒற்றுமையுணர்வொடு அன்பு வாழ்வில் மேன்மை எய்தவும் அருள்பாலித்து

வருதலொடு திருமந்திர - பஞ்சாட்சர தீப உரையுடன் அமையும் ஆதீன வெளியிடுகளாகிய நூலின் த**ந்திர**ங்களும் இரண்டாம் பதிப்பாகவும் பாயிரம் **மூன்று தந்திரங்கள் மூன்ரும் பதிப்பாகவும் வெ**ளிவரச் செய்தருளினர்கள். இரண்டாம் பதிப்பு பெற்ற தி நமக்திரப் பகுதிகள் மீண்டும் கிடைக்கச் செய்தருள வேண்டுமெனும் அ**ன்பர்கள் ப**ல்லோரின் வேண்டுகோ?ோத் திருவுளங் கொண்டு சீர் வளர் சீர் குரு மகாசக்கிதானம் அவர்கள் தி**ருஆ**ணேயின் வண்ணம் யுவ-ஆண்டு மகரத் *த*லோாள் விழாமலராகத் ஆதீன மகாவித்துவான் குருபூசை டாக்டர். ச. தண்டபாணி தேசிகர் ஐயா அவர்கள் இயற்றியுதவிய திருமக்திரம் கான்காம் தக்திரம்-பஞ்சாட் சர தீப உரைநூல் முன்ரும் பதிப்பாக மலர்கின்றது.

திரும் நிரம் என்னும் நூற்பெயருக்குக் காரணமாக வீளங்கி, சிவம் முதலான கடவுளர்க்குரிய மக்திரங்களும் யக்திரங்களும் உபாசிக்கும் முறையும் பயனும் உணர்த் தப்பெறுவது கான்காம் தக்திரம். திருமக்திரத்தின் ஏணேய தக்திர உரைப் பகுதிகளும் குரு மகாசக்கிதானம் அவர்கள் ஆணேவழி தொடர்க்து வெளிவரும் என்பதைப் பணிவுடன் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

எளியேணேயும் ஆதீன அருட்பணிகளில் ஆட்படுத்தி அருள்புரியும் சீர் வளர் சீர் குரு மகாசக்கிதானம் அவர்கள் பொற்பாத கமலங்களே என்றும் போற்றி வழிபட்டு கிற்கும் கடப்பாடுடையேன்.

> திருவடி மறவா அடிபோன், புலவர். UT. மகாலிங்கம், ஆதீனம் நூலகர்.

சரசுவதே மகால் நூல் நிலேயம் இதுவைபெதுறை.

# திருமந்திரக் கருத்து

### ( நான்காம் தந்திரம்)

#### ,000000000000

பன்னிரு திரு முறைகளுள் திருமுலதேவநாயரையல் அருளிச் செய்யப்பெற்ற திருமந்திரம் என்னும் பத்தாந் திருமுறை ஒன்பது தந்திரங்கபோயுடையது. அவற்றுள் கான்காந்தந்திரமே திருமந்திரம் என்னும் பெயருக்குக் காரணமாக-உயிர் நாடியாக விளங்குவது. இதில் சிவம் முதலான பல வேறு கடவுளர்க்குரிய மந்திரங்களும், யந்திரங்களும், உபாசிக்கும் முறையும் பயனும் உணர்த் தப் பெறுகின்றன.

தியானத்தீன் தொடக்கநிலேயில் மனம், வாக்கு, ாயம் ஆகிய மூன்றற்கும் வேலேவேண்டும். இவற்றுள் வாசனே <u>ுன்றுமட்டும் தொழிற்படுமானுல் ஏணயன,</u> மாத்திரத்தால் சேனென்றைப் பற்றிஙிற்தம். அந்நில மாறி இந்த மூன்றும் ஒத்து இயங்கவேண்டுமாயின் மனத்தின் கருவிகளாகிய ஐம்பொறிகளும் ஒத்து உணரக் கூடிய பயிற்ரி வேண்டும். அதற்காகவே தியானத்தைப் பரமலட்சியமாக வைத்து, அங்கமாக யந்திரத் தாபனமும் பூசைமுறைகளும் அமைக்கப்பெற்றன. ஆகவே மந்**திர**ங் களே மட்டும் மானசிகமாக **ஙிண**க்க முடியாதவர்களுக்கு யக்திரமும் பூசையும் உருவத் தியானமும் அமைந் தன என்பது உணரத்தக்கது. கடவுளுடை ய ஞானவுரு

**மந்திரம்; பரு**வுரு மூர்த்தி பேதங்கள். மூர்த்தி பேதங்க மட்டும் தியானித்தால் போதாது. **ுறர்த்தி களுக்கு**ம பிராணப்பிரதிட்டைக்கும் உதவுவன மக்திரங்களே. அதனுலே இந்திய ரு ம து சமுதாயம் பஞ்சாக்கர சடாக்கர, அஹ்டாக்கர, நவாக்கர, சோட சாக்கரங்களேக் கொண்டமந்திரங்களேப் பெற்று வழிவழியாக ஈடேறிவரு கின்றது. ' யக்திர பேனியாக ' எனவரும் சித்தித் திரு விருத்தம் இறைவனுடைய மந்திர உருவின் மகிமையை விளக்குவது, தோத்திரங்கள் மக்திரங்களாகா. திரமும் மக்திரமுமாக இருப்பன சிலவுண்டு. இறைவனது பெருமைகளே நமக்கு நிண்வூட்டி அதன் வாயிலாக நமக்கு அன்பு மனத்தைப் படைத்து அவனடிக்கீழ் என்றும் கீங்காத பிடிப்பை யுண்டாக்கி அருட்பெருக்கிற்கு நம்மை யாட்படுத்துவது. மந்திரங்கள **புகழ்ச்சியாகவோ** நிகழ்ச்சியாகவோ கெகிழ்ச்சியாகவேட இன்றி, எழுத்துக்கு எழுத்து ஆழ்ந்த அறுபவப்பொருள் உடையதாக இருப்பது. தோத்திரம் இறைவன் உயிர்கா குச் செய்த உபகாரத்தையும் அளவிலாற்ற‰யும் புகழ் வதாய், புகழ்பவனுக்கு மனவுறுதியையும் அன்பையும் விளேவிப்பது. ஆதலால் தோத்திரம் வேறு: மந்திரம் வேறு: தோத்திர மந்திரம்வேறு என உணர்தல்வேண்டும். திருவைந்தெழுத்து முதலியன் என்றும் மந்திரங்களே. அவற்றின் நுட்பத்தை உணர்த்தவது இத்தந்திரம்.

இது பதின்முன்று அதிகாரங்களே உடையது. அவற்றுள் முதலதிகாரம் 'அசபை' என்பது. மந்திரங்களில் தூஞகவே இயங்குவதான மூச்சுக்காற்றின் இயக்கத்தை 'ஸோ' என உள்ளுச்கிழுத்து 'ஹம்' என்று வெளியிடுக என விளக்கப்பெறுவது இம் மந்திரம். முச்சுக்காற்று

ால்லாரானும் உளளுக்**கி**ழுக்கப்பெற்று வெளியே **தளளப்** அதில் இயங்கிக்கொண்டேதான் இருக்கிறது. வெளி உள்ளுக்கிழுக்கும் போது : அவன் ' என இழு, ிடும் பொழுது 'நான்' என விடு என்று ' அவன் மான்' ான்ற இறையுணர்ச்சியையும், தடை நீங்கிய காலத்து ுவனே தாகுகின்றேன் என்ற பேருணர்ச்சியையும் ிறப்பித்தவால இந்த மந்திரம் பற்றிய அதிகாரம் முதற் கண் இடம் பெறுகிறது. இது மக்திரம் அல்லாத பெருமக் திரம், ஊமை மந்திரம், பேசாப்பெருவெழுத்து எ<mark>ன்றெல</mark>் லாம் வழங்கப்பெறும். இதுவே சிலம் ச<mark>த்தி ஆன்மா</mark> என்ற முப்பொருபோயும், சிவம் சத்தி ஆன்மா திரோதானம் மலம் என்ற ஐந்து பொருளேயும் உணர்த்துவனவாகிய ர்பஞ்சாக்கரமாம் என்பதை விளக்கு**கி**றது.

இரண்டாவது திருவம்பலச் சக்கரம், அம்பலம்- சிற்சபை யான ஞானசபை; சிதம்பரம். அங்கே ஆனந்தக் கூத்தப் பெருமான் அருட் சத்தியோடு மந்திர வடிவாய் யந்திரத் துள் விற்றிருக்கும் நிலேயை உணர்த்துவது இது. இவ் வியந்திரம் மந்தமான பக்குவ முடையவர்க்குச் சிவ ஞானத்தைத் தோற்றுவித்தற்குக் காரணமாயும், தீவீர மான பக்குவம் அடைந்தவர்களுக்கு அநுபவப் பொருளா யும், தீவிரதர பக்குவிகட்கு ஆனந்தத் தானமாயும் விளங் குவது. ஆகவே சமய வாழ்வையே பொருந்தாத மந்ததர பக்குவிகளே ஒழித்து ஏணய மூவர்க்கும் பயன் தருவதாய் அமைந்தது இது.

மக்கள் விரும்புகின்ற இம்மை மறுமைப் பயன்க ளுக்கு ஏற்ப திருவைந்தெழுத்துக்களே மாறியும், யந்திர வடிவங்கள் வேருயும் அமைந்த முறை இதனுள் விளக்கம் பெற்றுள்ளது. மனித உருவும், சிவலிங்க உருவும், பூமியும் விண்ணும், பிறவும் சீபஞ்சாக்கர வடிவே என்பதை விளக்குகிறது. பிரணவமும், வேதமும் சிவாலயங்களும் சீபஞ்சாக்கரம் அமைந்த திருவம்பலச் சக்கர வடிவமே என்பதை உணர்த்துகிறது. சிதம்பரத்தில் ஸ்ரீநடராசப் பெருமானுக்கு வலதுபுறத்தில் பொற்றளங்களால் குறித் துக் காட்டப்பெறுகின்ற 'ரகசிய தரிசனம்' என வழங்கப் பேறும் யந்திரமே சிதம்பர சக்கரமாகிய திருவம்பலச் சக்கரம். அது திருமூலரால் பிரதிஷ்டை செய்யப்பெற்றது என்பதும், யந்திர ஆட்டமே நடராசர் ஆட்டத்திற்கு அடிப்படை என்பதும் உலகறிந்த உண்மை. அச்சக்க ரத்தை அமைக்கும் முறையும் அதணே உபாசிக்கும் முறையும் விதல் கடறப்பெற்றுள்ளது.

மூன்ருவது அதிகாரம் அர்ச்சண. ய ந் தி ர த் தி ல் மந்திரவடிவாக இறைவணே எழுந்தருளுவித்து தியானிக்கத் தொடங்குமுன், தியானம் உறுதிப்பட பலவகையான பூர்க கணக்கொண்டு, மந்திரங்களே உதடும் அசையாமல் உள்ளத்துள்ளேயே எண்ணி வழிபடும் முறையே அர்ச்சண் என்பது. இதில் அர்ச்சணேக்குரிய பூக்களும், அர்ச்சிச்கும் முறையும்: அர்ச்சித்தற்குரியார் இவரென்பதும், புறப் பூசையிலிருந்து அகப் பூசைக்குப் போம் உபாயமும், பயனும் உணர்த்தப் பெறுகின்றன. புறத்தே செய்யும் பூசையெல்லாம் சிவோகம்பாவணயாகிற அகப்பூசைக்கு வாயிலாமே யன்றிப் புறப்பூசையால் மட்டும் பயனில்லே என்பதை வற்புறுத்துகிறது.

நான்காவது அதிகாரம் நவதண்டம். மந்திரசெபத் திற்கு அவசியமான ஜப, ஹோம. தர்ப்பணங்களுள் ஓமத் திற்கு இன்றியமையாத யாக குணடங்களின் இலக்க ணத்தையும், எவ்வெக் குண்டம் எவ்வெத் தேவதை குரியது என்பதையும், அவ்வக் குண்டத்துளமைக்கப்படும் அக்கினிகள் எவை என்பதையும் இது கூறுகிறது. இப்படி அக்கினியை வழிபடுவது மந்திரயந்திர வடிவாகத் தியானிக்கும் உபாயங்களேக் கூறுகின்றது. மற்றும், புறத்தே யாக காலேயில் இடப்படும் கவகுண்டங்களேப் போலவே அகமாக்கத்தில் ஆருதார குண்டங்கள் அமைகின்றன என்ற உண்மையையும் உணர்த்துகிறது.

இதுவரை சிவமூர்த்திக்குரிய மக்திர யக்திரங் கடீர்க் கூறி, மேல் சத்தி பேதங்களில், திரிபுரைக்கு உரியனவற்றை உணர்த்தும் திரிபுரைச் சக்கரம் என்ற ஐக்தாம் அதிகாரம் அமைக்துள்ளது. இக்த அதிகாரத் துள் முதற்கண் பத்து மக்திரம் வரை, சத்தியே எல்லாய யிருத்தல் விளக்கப்பெறுகின்றது- அடுத்து இராஜராஜேஸ் வரி தியானமும், சண்டிகாதேவி தியானமும், கஜலட்சுமி தியானமும் கூறி, அதற்குமேல் ஞானிகள் எவ்வடிவில் எப்படித் தரிசிப்பார்கள் என்பதை விளக்குகிறது. பின்பு ஸ்ரீ வித்தியாசக்கரம். சோட சாட்சரி வித்யை இவற்றை விளக்குகிறது.

ம**ந்திரம்**. அதிகாரம் வயிரவி ஆருவது ுத்திக்கும் உள்ள சக்தனுக்கும் அநாதி இயைபு **நித்ய** சம்பக்த மானபடியால் அவன்மேல் வைத்து ஆற்ற**ல் –** வழிபடுமுறையை உணர்**த்துதல்** மரபாகலின் வயிரவ சக்திபான வயிரவியை வழிபடு கூறி வயிரவரை வழிபடும் முறையைக் உண்மை யைபும் உணர்த்துகிறது.

ஏழாவது அதிகாரம் பூரணசக்தி. நிறைவிலிருக்கு தான் நிறைவு தோன்றும். அங்ஙனம் தோன்றியதால் நிறைவு குறைவுடையது ஆகாது. நிறைவு என்றும் நிறைவே. எங்கும் நிறைவே. இந்த உண்மையை வீளக்குவது 'பூரணுத்பூர்ணமிதம்' என்று தொடங் கும் உபரிஷத் மந்திரம். அங்ஙனம் நிறைவான பூரணசக்தி காலதேச வேறுபாடின்றி, இயங்குவ நிற்பவான எல்லாப் பொருளிடத்தும் ஒருசேர வியாபித்திருக்கும் நிலேயை உணர்த்துகின்றது.

எட்டாவது அதிகாரம் ஆதார ஆதேயம். ஆதாரம் - ரிஸக்களம். ஆதேயம் - அதில் இருப்பது. இந்த இரண்டற்கும் இயைபிண விளக்குவது இப் பகுதி. சத்தி சிவத்திற்கு ஆதாரம்; சிவம் ஆதேயம். சத்திக்குச் சிவம் ஆதாரம்; சத்தி ஆதேயம். 'உடை யாள் உன்றன் நடுவிருக்கும் உடையாள் நடுவுள் நீயிருத்தி ' என்ற உண்மை இது. அதனே விளக்கி, இவ்விருவருமே எல்லாவற்றிற்கும் ஆதாரமாக இருத் தலே அறியவைக்கின்றது. பிராசாத யோக நிலேகள் யும், அவற்றின் அனுபவத்தையும் உணர்த்துகிறது.

ஒன்பதாவது ஏரோள்ச் சக்கரம். இதுவரையில் செப்புத்தகடு முதலியவற்றில் சக்கரம் எழுதிப் புறத்தே வைத்து வழிபட்டு, அதன் வாயிலாக அகமார்க்கத்திற்கு வழிசெய்து கொள்க என்று கூறி வந்த திருமுல தேவநாயஞர், இவ்வதிகாரத்து மூலா தாரம் முதலிய ஆருதாரங்களில் உள்ள சக்கரங்களே யும், அவற்றில் இறைவன் எழுந்தருளியிருப்பதையும். அவரைத் தியானிக்கின்ற முறைகளேயும் அறிவிக்கின்றர்.

பத்தாவது வயிரவச் சக்கரம். வயிரவச் சக்கரத் துள் ஞானமார்க்கத்துக்கு உபகாரப்படு முறையை உணர்த்திய திருமூலதேவர் ஈண்டு பகைவெல்லுதல் முதலிய இம்மை இன்பத்திற்குக் காரணமான காமியப்பமனேயும் உணர்த்த வயிரவராகிய கோபமூர்த் திக்குரிய மக்திர யக்திரங்களே உணர்த்தகின்ருர்கள.

பதிடுஞராவது சாம்ப விமண்டலச் சக்கரம். ரிவம் சத்தியுடன் என்றும் பிரியாநே இருக்கும் ஙிலே சிவலிங்கத் திருமேனி என்பதையும், அது மக்திரவடி வாக விளங்குவதையும் அறிவீப்பது இப்பகுதி.

பன்னிரண்டாவது புவனுபதிச்சக்கரம். ஸ்ரீ வீத்தியா மந்திரத்தின் காதிவித்யை இதில் அறிவிக்கப்படுகிறது. மேலும் சிலம் சத்தி சம்பந்தம். அங்காங்கியாயும். குணகுணியாயும் இருப்பது தெரிவிக்கப்பெறுகிறது. இவற்றின் விளக்கங்கள், குருவாயிலாகக் கேட்டால் அல்லாமல் சித்திபெற இயலாதவற்றை மறைத்தே கூறப்பெற்றுள்ளமை சிந்தித்தற்குரியது.

பதின்முன்ரு வது நவாக்கரி சக்கரம். நவாக்கரி மந்திர உத்தாரம் தரப்பெற்றுள்ளது. பஞ்சாட்சர நவாக்கரி முறையே சிவானுபூதிச் செல்வர்க்கு உகந்தது என்பது உணர்த்தப் பெறுகின்றது. இந்த மந்தரமே காமியத்தையும் முத்தியையும் தரவல்லது என்பது வற்புறுத்தப் பெறுகின்றன.

இவ்வண்ணம் இத்தந்திரம் பதின்முன்றதிகாரங் களாக, ஐந்நூற்று முப்பததைந்து மந்திரங்களால் <del>மிறை</del> வெய்துகின்றது.

# **TIRUMANTRAM**

The term "mantram" denotes "an idea that sustains and safeguards a person who is immersed, as it were, in seeking Truth through its instrumentality."

It is ideas that elevate men to great heights naturally, one who feels a compulsive urge to enterinto a higher spiritual level, should safeguard one-self with ideas that bring about an upward orientation in one's being.

Mantram is the spark that lights the torch of knowledge. The late Dr V. V. Ramana Sastri defines mantram as "an idea that is formed out of (spiritual) churning "And he adds: "Mantrams, therefore, are images that emerge in the mind as a result of ceaseless concentration." Such mantrams are a means of attaining true knowledge.

Tirumantram by Tirumular is one of the most important of the Tamil works on mantrams handed down to us from our saints and seers.

Scholars hold conflicting views on the date of composition of Tirumantram, and. whether or not it is a translation from Sanskrit, It is the privilege of scholars to disagree. We shall not here enter into

academic controversies. However, it is well that we seek to have some idea of the social environment of the age in which Tirumular lived and produced his magnum opus

Tirumular's origin, the circumstances that led to his leaving Kailas and to his settling down in the land of the Tamils. the social forces that inspired him to produce the immortal Tirumantram all these are lost in the mists of antiquity. we do not even Know the real name of this great sage. Tirumular is the name he acquired later when he became a shepherd. No historical background is possible, We have therefore, to turn to another great treatise, Periya Puranam, for what it has to say on the story of his life.

The sage, says Periya Puranam, came to Tamil Nadu from Kailas to meat his friend Agastya. After offering worship at several famous shrines, he reached Sattanur, a village on the banks of the Kaveri where he witnessed the tragic spectacle of a herd of cows weeping over the corpse of a shepherd. Evidently, the shepherd had met with sudden death, and the cows feeling that some great tragedy had befallen their master, stood hovering about the body, unwilling to move away. They smelled it and tears, rolled down their long white cheeks like silvery rivulets

This moving sight struck a responsive chord in the sage, and he decided to end the agony of the cows. As one who had mastered the eight siddhis, he knew the technique of moving from one body to another. He cast aside his body in a safe place, and penetrated into the shepherd's body. The shepherd immediately came to life and got up. The cows danced with joy on seeing their master alive again.

The sage who now lived in the body of the Shepherd (his name was Mulan) followed the cows back to the village in the evening. But he stood in the street without entering Mulan's house. Mulan's wife who was awaiting her hasband's return came out, and was puzzled to find him standing in the street. She called him in, and moved up to take his hand. But he stepped aside and asked her not to touch him. He denied he had any ralation-ship whatsoever with her. Then he entered into a neighbouring mutt, and was soon immersed in deep contemplation.

Mulan's wife would not be consoled easily. How could the poor woman know that her husband was no more and that another saintly soul was now dwelling in his body? She complained to her relatives against her husband's behaviour and cried that he had lost his senses. Some of the elders of the village who saw him at the mutt were wise enough to perceive that the shepherd was in a state of samadhi, They, therefore, asked her not to disturb him, but to leave him alone.

when the sage emerged from contemplation the next morning, he straightaway went to the spot where he had left his former body. But it was not to be found there. He then realised that he was destined to spend the rest of his life as Mulan the shepherd, that it was God's will that he should fulfill his purpose as a shepherd.

Known thenceforth as Tirumular (derived after the shepherd's name Mulan), he left Sattanur and reached Tiruvavaduthurai where he sat under a Bodhi tree and passed into a state deep contempla tion. Once a year he woke up, and each time he composed a stanza containing the cream of his spiritual experiences during the year. It took 3000 years for him to compose the 3000 stanzas comprising Tirumantram,

This acount of his life in Periya Puranam perhaps a clue to the State of society which obtained at the time of Tirumular. Why did Tirumular choose to come down all the way to the land of the Tamils? How did it come to pass that this great exponent of the Vedas and the Agamas was given the form of a shepherd in a lower rung of the social ladder to expound the great Saiva Siddhanta school of philosophy? And why was Saiva Siddhanta in particular chosen in preference to other systems of thought? It is well that we seek here some answer to these questions, if only for obtaining a correct appreciation of some of the stanzas in Tirumantram, such as, for instance

those expresing his strong condemnation of the pretensions of impostors masquerading as saints and seers

Presumably, early Indian thought which gave birth to some of the greatest metaphysical systems the world has ever seen, recived a setback, and an era of sterility and stagnation had commenced. True flearning and character were eclipsed by principles and practices justifying social malpractices. The true import of the Vedas and the Agamas was allowed to be lost in the jungle of rituals and dogmas. Tamil Nadu the cradle of Saiva Siddhanta. had become the breeding ground of false prophets who used religion and philosophy for securing personal advantages. Such, obviously, was the state, of Tamil society which Tirumular felt compelled to reconstruct on lines set forth in the Vedas and the Agamas and as he understood them in the light of his spiritual experiences.

Tirumular wanted humanity to share the divine bliss which he himself had enjoyed. This sharing of his happiness, this freedom of the soul from ignorance and bondage, cannot however be secured unless, first, some of the fundamental tenets of Saiva Siddhanta were instilled into the minds of the people:

Tirumular taught that the liberation of the Pasu (soul) was not dependent on the caste, high or low, of the person in whom it dwells, that the soul can attain freedom only if one followed the right

path without allowing oneself to be diverted towards blind alleys; that Saiva Siddhanta, which is the cream of the Vedas and the Agamas, opens the window that reveals true knowledge.

This account, therefore, of Tirumular's teaching Tirumantram as a shepherd, should serve to emphasise his advice that, in as much as the soul and not the body that must needs be freed from bondage, any person be he of high or low birth, can seek to attain Sivananda (divine bliss). That he should have come from Kailas to Tamil Nadu in the extreme South may be taken as reflecting his anxiety that the correct principles of Saiva Siddhanta should again be taught and reinforced in the land of its birth, where social conditions had so altered as to obliterate the prime principles of the Vedas and the Agamas. If the Vedas may be described as the tree of knowledge, the Agamas are its branches and leaves and fruits. While the Vedas content with stating that the soul is the themselves Brahman, the Agamas instruct and guide in leading the soul toward its union with the Absolute Being.

Tirumantram, as we have seen, arose out of Tirumular's intense longing that mankind should share the fruits of his spititual experiences. The treatise is divided into nine tantrams (chapterrs) setting forth the fundamental tenets of the nine Saiva Agamas.

## FOURTH TANTRAM

The fourth Tantram deals with Mantras and Chakras. The Ajaba Mantra forms the seed of all the Mantras. It is called the dumb Mantra as it could not be recited except in conjunction with others. Tirumular deals in this chapter with Panchakkara Mantra and other Beeja Mantras. He seeks also to explain Chakras, such as Tiruvambala Chakra Tripurai Chakra, Yeroli Chakra etc.. and their appropriate letters, besides giving guidance on various methods of reciting them.

In the section dealing with Archanas (worship according to rituals) Tirumular takes pains to stress that real worship consists not in the formal observance of elaborate and complicated rituals, but in inward seeking with humility and perseverance. Incidentally Tirumular also refers to sakthi Mantras such as Balai, Tirpurai, Bhuvanai, Navakshari, Panchakshari, Sodasakshari and their roots.

# **திரு மூலர் திருமக்திரம்** ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷாதீபம் என்னும் உரையுடன்

### நான்காம் தந்திரம்

#### 1. அசபை

பிராணனேடு சேபிக்கப்படாமலே அஃதாவது, இ**ழைந்**தியங்கும் மந்திரம். ஹய் ஸ என்பது. அது என்றும், **ஆ**ம்ச மக்திரம் என்றும், அங்குசம் அனைமந்திரம் திருமால் என்றும் வழங்கும். அறிதுயிலமரும் **ம**ந்திரத்தைச் செபித்துக்கொண்டே இதயத்தை இடமாகக்கொண்டு போது, அவன் தியாகேசப்பெருமான் அசைந்தாடினர். அதனுல் அவர் ஆடுகின்ற நடனமும் அசபாநடனம் எனப்பெற்றது. முன் தந்திரத்திற் கூ. றியாங்கு யோகநெறிஙின்ருர். தாம் யோகத்தை நிர்ப்பீசமாக்காது, **சபீசயோக** ஆதலின் மந்திரங்கள் இன்றியமையாதன மாக்க அவற்றை அருளுவான் முற்பட்ட ஆசிரியர் திருமூல தேவர் மந்திரங்களுக்கெல்லாம் அடியான அசபையை அறிவிக்கின்றுர்.

போற்றுகின் றேன்புகழ்ந் தும்புகல் ஞானத்தைத் தேற்றுகின் றேன்சிந்தை நாயகன் சேவடி சாற்றுகின் றேன்அறை யோசிவ யோகத்தை ஏற்றுகின் றேன்எம் பிரான்ஓர் எழுத்தே, இம்மந்**தி**ரம் என்னு **தலிற்**ரேவெனின், ஒரெழுத்து **மந்திரமாகி**ய *அச*பையை ஏற்றுகின்றேன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இதன் பொருள் : புகழ்ந்து சொல்லப்படுகிற சிவ ஞானத்தைப் போற்றுகின்றேன் ; மனத்தில் உலக நாயகளுகிய சிவன் சேவடியையே தெளிகின்றேன் ; சிவயோகத்தைத் தெரிவிக்கின்றேன் ; எம்பிராளுகிய சிவபரம்பொருளின் ஒரேழுத்து மந்திரத்தை உரு வேற்றுகின்றேன் என்றவாறு.

போற்றுதல் – இடைவிடாது எண்ணுதல். ஞானி களாலும் ஆகமங்களாலும் புகலப்படுகின்ற ஞானம் சிவஞானம். புகலுதல் – விரும்புதலுமாம். தேற்றுதல் – கமக்குத் துணயாவது இதுவன்றி வேறில்ஃபெனத் தெளிதல். நாயகன் – எல்லாருக்கும், எல்லாவற்றிற்கும் தீல்வனை, தனக்குத் தீல்வனில்லாதவன்.

அறையோ; உலகவரை விளிக்கும் விளிச்சொல். சிவயோகம் கேட்பார்க்கு மட்டும் உபதேசிக்கத்தக்க தாக எழிவழிகேட்டே அறுபவிக்கத்தக்கதாக இருப் பினும் உலகமனேத்தும் உய்க என்னும் உயர்நோக் கால் அறையோ எனக் கூவிச் சாற்றுகிறேன் என்றது.

எம்பிரான் ஓிரழுத்து - சிவ பெரு மா கூக் குறிக்கும் பிரணவமக்திரம். ஏற்றுதல், உருவேற்றி ஞன் என்பது போன்ற வழக்கு. (1)

ஓரெழுத் தாலே உலகெங்கும் தாஞை ஈரெழுத் தாலே இசைந்தங் கிருவராய் மூவெழுத் தாலே முகோக்கின்ற சோதியை மாவெழுத் தாலே மயக்கம துற்றதே. இம் - எனின். பிரணவத்தின் பொருளு**ணர்த்துத**ல் நு**தலிற்று.** 

இ - ள: ்ஒ ' என்னும் ஓரெழுத் தாலே, உலகெல்லாம் ஒழிவற நிறைந்துநின்று, அகாரமும் உகாரமும் ஆகிய ஈரெழுத்தாலே சிவமும் சத்தியுமாகிய இருவராகப் பொருந்தி நின்று, அகார உகார மகார மாகிய மூவெழுத்தாலே சிருஷ்டி யுன்முகமாகக் காட்சி யளிக்கின்ற ஒளிப்பிழம்பாகிய சிவம், மகாரத்தால் மயக்கத்தைச் செய்தது என்றவாறு.

ஓம் என்பது அகார உகார மகார நாத விக்து இவற்றின் கூட்டுறவால் விளக்கி அருளுகின்ருர்.

உலகெங்கும் தாளுகி என்றது ' ஒ ' என்பதிலுள்ள O பிக்துவாகிய வட்டமும், - இவ்வடிவுள்ள நாதமும் கூட உலகக்தோன்றி நிற்குமாதலின், பிக்து நாதங்க ளுடைய - அகார உகாரங்களுடைய சேர்க்கையே உலகெலாம் என்றது. அவ்வோரேழுத்தும் முற்கூறி யாங்கு அகாரவுகாரங்களின் சேர்க்கையே என்பதும், அவ்வெழுத்துக்களே சிவசத்திகள் என்பதும் இசைக்தங்த இருவராய் என்பதால் விளக்கியருளப்பட்டது.

மூவெழுத்து என்றது மேற்கூறியவற்றேடு மல எழுத்தாகிய மகாமும் கூடிய கிஃயார். சோதி ஐ எனப் பிரித்து, சோதிவடிவான தஃவெஞகிய சிவம் எனப் பொருள் கொள்க, மயக்கம் அது உற்றது – மயக்கை வீளவித்தது, அது. பகுதிப்பொருள் விகுதி.

பிரணவமும் அசபையாதலின் இம்மக்திரம் இவ் வதிகாரத்திற்கு இயைபுடைத்தாயிற்று (2) தேவர் உறைகின்ற சிற்றம் பலமென்றுந் தேவர் உறைகின்ற சிதம்பர மேயென்றுந் தேவர் உறைகின்ற திருஅம் பலமென்றுந் தேவர் உறைகின்ற தென்பொது வாமே.

886

இம் - எனின், தென் பொதுவாகிய சிற்றம்பலத்தின் பரியாயப்பெயர்கள் இவையெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தேவர்கள் தரிசித்தற்காக வகது உறை கின்ற அழகிய பொதுவே சிற்றம்பலம், சிதம்பரம், திருவம்பலம் என்றெல்லாம் ஆம் என்றவாறு.

அம்பலம் – ஊர்ப்பொதுமன்றம், சிற அப்பலம் – சிற்றம்பலம்; சிறிய சபை, சிறுமை, சிறுத்தொண்டர் என்பதுபோல நுணுக்கம் என்பதின்மேற்று. அம்பரம் – ஆகாயம். சித் அம்பரம் – சிதாகாசம்; பரஞாஞகாயம் என்பதாம்.

திரு – ஞானம். • போகமும் திருவும் புணர்ப்பாண ் என்பதன் கண்ணும் இப்பொருட்டாதலே அறிக, திரு வம்பலம் ஞானசபை. இத்திருவம்பலம் புண்ணிய பூமியாகிய மண்ணுலகத்தி நப்பினும் போகபூமியாகிய விண்ணிலுறையும் தேவர்கள் தம் போகபூமிவாசம் ரிலேபெற வணங்கிச்செல்ல வந்து உறைகின்றனர் என்பதாம்.

இம்மந்திரத்தின் பொருள் இந்த அதிகாரத்திற்கு ஏற்புடைத்தாமாறு யாங்ஙனமெனின், அசபையைத் தியானிக்க, சிதாகாசமாகிய தகராலயதரிசனம் கிட்டு மாதலின் என்க. (3) ஆமேபொன் னம்பலம் அற்புதம் ஆனந்தம் ஆமே நிருக்கூத் தனவரத **தாண்டவ**ம் ஆமெ பிரளய மாகும்அத் தாண்டவம் ஆமேசங் காரத் தருந்தாண் டவங்களே .

887

இம் – எனின், மேற்கூறிய பொன்னம்பலத்துள் இறைவனியற்றுவன ஐந்து தாண்டவங்களாம் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பொன்னப் பலத்தில் இறைவன் ஆடும் தாண்டவமே அற்புதத் தாண்டவம், ஆனந்தத் தான் டவம், அனவரத தாண்டவம், பிரளயத் தாண்டவம் சங்காரத் தாண்டவம் என ஐவகையாம் என்றவாறு.

இவ்வைவகைத் தூண்டவங்களின் இயல் பையும் பின் வரும் மக்திரங்களான் அறியலாம். பொன்னம் ப**ல**ம் என்றது பொன்னம்பலத்து**ள்** ஆடும் கூத்தை உணர்த்திற்று, ஆனந்தமாம் திருக்கூத்து என இயை யும். இதில் ஏ அுச. இங்ஙனமன்றி, பொன்னம்பலக் கூத்து, அற்புதம், ஆனந்தம், அனவரத தாண்டவம், தாண்டவம் என பிரளயத் ஐவகைப்படும் எனவும் பொருள் கொள்ளலாம். இப்பொருளில் பூவாபமாம் அத்தாண்டவம் சங்காரத்தருக் தாண்டவங்கள் கூட்டுக. பிரளயத் தாண்டவமே சங்காரத் எனக் தாண்டவமாம் என்றவாறு. (4)

தாண்டவ மான தனியெழுத் தோரெழுத் தாண்டவ மான தனுக்கிர கத்தொழில் தாண்டவங் கூத்துத் தனிநின்ற தற்பரந் தாண்டவங் கூத்துத் தமனியந் தானே.

888

இம் – எனின், தாண்டவம் சீபஞ்சாக்சரமும் பஞ்ச கிருத்தியமும், பரமும் ஆம் எனபதுணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தாண்டவமான ஒப்பற்ற எழுத்து ஒரே எழுத்தாம். அத்தாண்டவம் அனுக்கிரசுத்தையே முதற ருழிலாகக் கொண்டு இயங்குவதாம். அது எல்லா வற்றினும் மேலாக நின்ற தற்பரசிவ நிலேயாம். அது போன்னம்பலத்துள் நிகழ்வதாம் என்றவாறு.

ஒரெழுத்தென்றது சிவ எழுத்தாகிய ஓகாரத்தை. இறைவன் தாண்டவத்தால் பஞ்சகிருத்தியங்கபோழ் இயற்றினும், அந்தத் தொழில்களமேத்துமே அனுக்கிர கத்தை அடியாகக் கொண்டவை ஆகலின் அனுக்கிரகத் தொழில் எனப்பட்டது. இக்கூத்து வேறு எந்தக் கடவுளருக்கும் இன்றி, சிவபரம்பொருள் ஒன்றற்கே உரியதாகலின் தனிஙின்ற தற்பரம் என்றுர். தற்பரம் -மேலானவற்றிற்கெல்லாம் மேலானது. தனி நின்ற தற்பரம் - ஒப்பற்று நின்ற பரம்பொருள்.

தமனியம் என்றது விராட்சொருபத்தில் பொன்னம் பலத்தையும், அந்நிலேயில் தகராகாசமாகிய இதயத்தை யும் உணர்த்தின. (5)

தானே பரஞ்சுடர் தத்துவ மாய்நிற்குந் தானே அகார உகாரம தாய்நிற்குந் தானே பரஞ்சுடர் தத்துவக் கூத்துக்குத் தானே தனக்குத் தராதலந் தானே.

889

இம் – எனின், இறைவனே அந்தக் கூத்திற்கு ஆதாரமாயும், ஆதேயமாகிய தத்துவப்போருளாயும் இருப்பன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று, இ – ள் : சிவபரம்பொருளாகிய பரஞ்சோதி வடிவமே பெய்ப்பொருளாசத் திகழும். அதுவே அகார உகார வடிவாக ஒன்ளுயிருக்கும். அது இயற்றம் தத்துவக்கூத்திற்கு ஆதாரமாக இருப்பதும் அதுவேயாம் என்றவாறு.

ஆகவே, பரஞ்சுடர் வடிவான சிவபரம்பொருள் செய்யும் திருச்கூத்தே தத்துவக்கூத்து. அதற்கு ஆதார மாக இருப்பவரும், ஆடுபலரும் அவரே என்பதாம். அப்பிராகிருதமான அருட்கூத்திற்கு, மாயேயமாகிய பிரபஞ்சம் ஆதாரமாகாது. ஆதலின், தானே தனக்குத் தராதலம் என்றவாரும். தராதலம் - தங்கும் இடம்; அதாவது ஆதாரம்.

தராதல மூலேக்குத் தற்பர மாபரன் தராதலம் வெப்பு நமவா சியவாம் தராதலஞ் சொல்லிற் ருனவா சியவாகுந் தராதல யோகந் தயாவாசி யாமே.

890

இம் - எனின், மூலாதாரமுதல், ஆதாரத்தானங் களில் திருவைந்தெழுத்து நிற்கும்நிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஆதாரமாகிய முலாதாரத்திலே தற்பர மாக எழுந்தருளியுள்ள சிகம், அக்கினிமண்டலத்தில் கமை சிய என நிற்கும். அதற்கு மேலதான மண்ட லத்தில் கூறப்புகின், நவா சிய என்ளுகம். அதற்கு மேலதாகிய யோக ஆதாரத்தில் கருணேயோடு கூடிய யவா சி ஆம் என்றவாறு.

மூலாதாரம், அக்கினிமண்டலம், துரியமண்டலம், **நமசிவாய** சந்திரமண்டலம் இவற்றில் முறையே நமவசிய, நவாசிய, யவாசி என நிற்கும் என்பதாம். இ:அதன்சொல்லியவாளு எனின் மூலாதாரத்தில் நம என்று மலவெழுத்துக்களின்பின் முற்பட்டு சிவய ஙின்று சிவம் வாசிய எனத் திருவரு<sup>2</sup>ள முற்படுத்தியும், நவாசிய எனத் திரோதத்தோடு பின்னர் மலம்நசிக்க திருவருளி‱ார்து ஙின்றும், பின்னர் அதுவும் மறைய சிவ, சத்தி, ஆன்ம எழுத்துக்கள்மட்டும் மதி மண் டலத்துத் தனித்து நின்றும் அசபையில் தரிசனமாம் என்பது அருளியவாளும். மல திரோதங்கள் ரீங்கப் பெற்று ஆன்மா தாயின்வழியாகத் தந்தையைக்கூடி (7)ய வா சி என நிற்கும் என்பது கருத்து.

ஆமே சிவங்கள் அகார உகாரங்கள் ஆமே பரங்கள் அறியா விடம்என்ப ஆமே திருக்கூத் தடங்கிய சிற்பரம் ஆமே சிவகதி ஆனந்த மாமே.

891

இம் - எனின், சூனியாகாய அனுபவம் உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பிரணவபஞ்சாக்கரத்துளுள்ள அகார உகாரங்களே பஞ்சாக்கரத்திலுள்ள சிகார வகாரங்க ளாம். அவையே பரங்களாம். அவை உறையுமிடம் அறியப்படாத இடமாகிய சூனியமாம். அவ்விடமே திருக்கூத்து அடங்கியிருக்கின்ற பரஞானத் தலமாம். அதுவே நித்தியானந்தத்தைப் பயக்கவல்ல சிவகதியாம் என்றவாறு. ஆன்மாவும் கலந்து, 'சிவ' மாத்திரமாய்ச் சூனியா காயமாகிய ஞானவெளியிலே தானும் சத்தியுமாக ( சூக்கும் நடம்புரிந்து ஆனந்தவடிவாகத் திகழும் பரம் பொருள், அதுவே, சிவகதியாம் என்பது கருத்து. (8)

ஆனந்த மூன்றும் அறிவிரண் டொன்றுகும் ஆனந்தஞ் சிவாய அறிவார் பலரில்லே ஆனந்த மோடும் அறியவல் லார்கட்கு ஆனந்தக் கூத்தாய் அகப்படுத் தானே.;

892

இம் – எனின், திருவைக்தெழுத்து அனுபவத்தில் ஆனந்த நடனம் இதுவாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - எ: ஆனக்தம் முன்றெழுத்துக்களும், அவற் றுள் ஞானவடிவானது இரண்டும் ஒன்றும் ஆகும். ஆனக்தம் மூன்று எவையெனின் சிவாய என்பதாம். இதனே அறிவார் பலரில்லே. இதனே அசபைத் தியானத் தால் ஆனக்தத்தோடும் அறிய வல்லவர்களுக்கு, ஆனக்தம் கூத்தாகத் தரிசிக்கப்படும் என்றவாறு.

ஆனந்தம் மூன்று சி, வ, ய என்பன. அறிவீல் முற்றும் இயல்பாகவே உணர்ந்த ஞானமும், உணர்த் திய அளவில் உணரும் ஞானமும் என இருவகை, முற்றுமுணர்ந்த ஞானவடிவு சிகார வகாரங்களாகிய இரண்டும். இவற்றையே அறிவு இரண்டு என்றது. உணர்த்த உணரும் சிற்றறிவையே அறிவு ஒன்று என்றது. படுவ திரண்டும் பலகலே வல்லார் படுவ தோங்கார பஞ்சாக் கரங்கள் படுவது சங்காரத் தாண்டவப் பத்தி படுவது கோணம் பரந்திடும் வாறே.

893

இ**ம் –** எனின், அசபை இதுவென்பதும், அதண இருத்தவேண்டிய இடமும், பிறவும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பல கலேகளேத் தரிசித்து வல்லராகிய அநுபவஞானிகளாற் சொல்லப்படுவன ஹம் சம் என் னும் மந்திரங்கள் இரண்டுமாம். அங்ஙனமே அசபாத தியானத்தால் விளவன பிரணவமும், பஞ்சாக்கராதி களுமாம். சங்கார தாண்டவமுறையில் உச்சரிக்கப் படுவதாம். இது மூலத்தில் அடங்கிரின்று பரவுவதாம் என்றவாறு.

ஹம் என்பது உயிரையும், ஸ என்பது சிவத்தை யும் உணர்த்துவன. உயிர் இறையொளியில் அடங்கி இருக்குமானுல் இறைவனுகைப்ப பிரணவ பஞ்சாக்கர வடிவுகள் அநுபவ சித்தியாம். அது மூலாதாரம் முதல் சங்கார தாண்டவ முறையில் தியானிக்கப்படுவதாயின் வியாபகத்தன்மை சித்திக்கும் என்பதாம்.

சங்காரதாண்டவமுறை ஞானநடன அமைப்பு. சிவாயநம என்ற முறை, ஹம் ச: என்று உயிரைச் சிவத்துடன் ஒன்றச்செய்வதும் சங்காரகிரமமார். (10)

வாறே சதாசிவ மாறிலா ஆகமம் வாறே சிவகதி வண்டுறை புன்னேயும் வாறே திருக்கூத்து ஆகம வசனங்கள் வாறே பொதுவாகு மன்றின் அமலமே.

894

The state of the s

இம் – எனின், அசபையை இவ்வாறு அறிந்து அனுபவித்தலே ஆகமமும், வேதமும், சிவகதியுமாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - எ : இவ்வாறே அருளுவது சதாசிவமூர்த்தியால் அருளிச்செய்யப்பட்ட ஒன்ரூடொன்று முரணுத ஆக மங்கள். இவ்வாறே வின்வது, சிவகதியாகிய வளவிய தறையாம், இதனுல் ஆன்மபோதமாகிய இழிதகைமை கழலும். ஆகம் வசனங்களாகிய பிரமாணங்களால் அறுதியிடப்படும் திருக்கூத்து இவ்வண்ணமாம். இதுவே பொதுவாகிய சிற்சபையில் விளங்கும் நின்மலசிவமாம் என்றவாறு.

வாறு - தன்மை. சதாசிவம் மாறிலா ஆகமம் வாறே எனக்கூட்டுக. மாறிலா ஆகமம் - அதிகாரி பேதத்தானும் சொல்முறை பாறினும் முடிவுமாருத ஆசமங்கள். வேதத்தோடு முரறைத ஆகமங்கள் எனினுமாம்.

வண்தறை சிவகதி வாறே – வளவிய துறையாகிய சிவகதியும் இவ்வண்ணமேயாம். புல் – இழிதகைமை ; புன்மை ; பையும் – கீங்கும் ; வலிகுன்றும். அமலம் -ரின்மல சொருப சிவம். (11)

அமலம் பதிபசு பாசங்கள் ஆகமம் அமலந் திரோதாயி யாகுமா னந்தமாம் அமலஞ்சொல் ஆணவ மாயை காமியம் அமலந் திருக்கூத்தங் காடு மிடந்தானே. 895.

இம் - எனின், திருக்கூத்து ஙிகழுகின்ற இடத்தில் எல்லாம் அயலமாம் என்றல் நுதலிற்று. இ • ள் : பதி பசு பாசங்கள் ஆகமம் எல்லாம் சுத்தமாம், திரோதாயியாக நிற்தம் சத்தியும் ஆனந்தம் விகோக்கும் சுத்தமாம். மலக்கூட்டத்துள் வைத்துச் சொல்லப்படுகின்ற ஆணவம் மாயை கன்மம் ஆகிய எல்லாம் சுத்தமாம். திருக்கூத்து ஆடுகின்ற இடமும் சுத்தமாம் என்றவாறு.

பசு, மலகன்மங்களோடு கூடிய பெத்தரிஃலயில் மலசகிதமாய்ப் பின்பு பதியைச்சார்ந்து பதிபோதம் மேவரப்பேற்று இரதகுளிகையைச் சார்ந்த செட்பு போல மலக்களிட்பு நீங்கப்பேறுதலின் அமலமாம். பாசம் சடமாய் வன்மை குன்றியும் கெட்டும் ஒழிதலின் அமலமாம். பதி அமலமாதல் யாங்ஙனம் எனின் இயறகையாகவே அமலமாம் என்க.

திரோதாயியாகும் ஆனந்தம் அமலமாம் என்றது நோய் தோன்ருதிருக்க உண்ணும் மயக்க மருந்துபோல ஆன்ம அறிவை மறைத்து நிற்கின்ற திரோதசத்தி ஆன்மாவிற்கு ஆனந்தத்தை வினக்கும்; அது திரோத மலத்தால் அளிக்கப்படுதலின் மலம் ஆனந்தமேயாம். அதுவும் திருக்கூத்துத் தரிசிக்கப் பெறின் அமலமாம் என்றவாறு.

• ஒன்றதாய் அகேகசத்தி உள்ளதாய் ' (சித்தியார்) நிற்கும் எனச் சொல்லப்படுகின்ற ஆணவம் 'சொல லாணவம் 'எனப்பட்டது. அதுவும் மாயை காமியங் களும், வன்மை கெட்டும் அழிக்தும் போமாதலின் அமலமாம் என்றருளினர்.

திருக்கூத்து ஆடுதல் - அசபாமக்திர செபத்தால் அசைக்து ஆடுதல், அசபாகடனம் புரியுமிடத்தில் எல்லாம் அமலமாம் என்பது கருத்து. (I2) தானே தனக்குத் த**லேவ**னு மாய்நிற்கும் தானே தனக்குத் தனமல் யாய்நிற்கும் தானே தனக்குத் தன்மய மாய்நிற்கும் தானே தனக்குத் தலேவனு மாமே

. 896

இம் – எனின், இத்திருக்கூத்தே சிவமாய், ச**த்தி** யுமாய், எல்லாமாய் நிற்கும் என்பது உண**ர்த்**துதல் நுதலிற்று.

இ – எ ் திருக்கூத்துத் தானே தனக்குத் த**ஃவி** யாயும் தனமஃயாயும், த**ன்** பயமாயு**ம்** தஃவைஞயும் நிற்கும் என்றவாறு.

தஃவஃயாய் நிற்றல் - சத்தியாய்க் காத்தல். தன நூலயாய் நிற்றல் - போகத்திற் கின்றியமையாத செல்வ நிலையாகத் திசழ்தல். தன்மயமாய் நிற்றல் - சிவமேயாக ஆனந்த சொருபமாதல். தஃவஞைசு நிற்றல் - பதியாய், பசுக்கள் செய்யும் புண்ணிய பாளங்களேக் காண்பளைய் நிற்றல். இம்மந்திரமும் அசபையாகிற நடனப் பயன் உணர்த்தியது.

தலேவனு மாய்நின்ற தற்பரக் கூத்தணத் தலேவனு மாய்நின்ற சற்பாத் திரத்தைத் தலேவனு மாய்நின்ற தாதவிழ் ஞானத் தலேவனு மாய்நின்ற தாளிணே தானே.

897

இம் – எனின், திருவடியே தலேடைபூண்டு நின்றது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தலேவனுய் ஙின்ற சிவபரம்பொருளாகிய ஙித்ய வஸ்துவின் தாளிணேகளே எமக்குத் தலேவனுக ஙின்றன என்றவாறு. கூத்தணே, சற்பாத்திரத்தை, தலேவனுமாய் ஙின்ற தாதவிழ் ஞானத்தாளிணே (எமக்குத்) தலேவனுமாய் ஙின்ற எனக்கூட்டுக. தலேவனுமாய் ஙின்ற என்னும் முதல் மூன்றடிக்கண்ணுள்ள எச்சங்கள் தாளிணக்கு விசேடணமாய் ஙின்றன.

தற்பரக்கூத்தணத் தலவனுமாய் நின்ற: தானே மேலானபொருள் எவற்றிற்கும் மேலாக நிற்கின்ற ஆனந்தக்கூத்தப் பெருமானத் தமக்கு முதலாகக் கொண்டுநின்ற தாள் என்க.

சற்பாத்திரம் ; என்றுமுள்ள ஆதாரப் பொருளான இறைவனே எல்லாவற்றையும் எல்லோரையும் தாங்கு பவனுக இருத்தலின் அருளியது.

தலேவனுமாய் நின்ற தாதவிழ் ஞானத்தாளிணே: தமக்குத் தலேவன் தாமாகநின்ற நாதமாக விரிந்த பர ஞானத்தைப் பயப்பிக்கின்ற திருவருளாகிய திருவடி இரண்டும், எமக்குத் தலேவனுமாய் நின்ற என்க. வேறு பொருள் கொள்ளின் இரண்டாம் வேற்றுமை யுநபுகட்கு இதையபின்மை யுணர்க. (14)

இணயார் திருவடி எட்டெழுத் தாகும் இணயார் கழலிணே யீரைஞ்ச தாகும் இணேயார் கழலிணே ஐம்பத்தொன் ருகும் இணேயார் கழலிணே ஏழா மிரமே.

இம் – எனின், திருவடியே எல்லா மக்திரங்களுமாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இரண்டான திருவடிகளே எட்டெழுத் தாகிய அகாரமாகும் : இரண்டு என்னும் எண்ணின் வடிவாகிய உகாரமாகும்; திருவைக்தெழுத்தாகும்; ஐம்பத்தோ ரக்கரங்களாகும்; சப்தகோடி மகாமக்திரங் களாகும் என்றவாறு.

எட்டென்றது எட்டென்னும் எண்ணின் வடி வாகிய அகாரத்தை. அகாரம் சிவம். ஈரைஞ்சதாகும் என்பதனே ஈர் ஆகும். ஐஞ்சதாகும் எனப் பிரித்துக் கூட்டுக. ஈரைஞ்சு என்பதனே ஒன்ளுகவே கொண்டு சூக்கும் பஞ்சாக்கரமும், தூல பஞ்சாக்கரமும் என பாரும் உளர். ஐம்பத்தொன்று - அகாராதி ஷகாராந்த மான ஐம்பத்தோ ரக்கரங்கள். இம்மந்திரம் இறைவ னுடைய மந்திரசொருபம் உணர்த்திற்று. ஏழாயிரம் என்றது கோடி என்பதுபோலப் பன்மை யுணர்த்திய அவ்வளவே.

ஏழா யிரமாய் இருபதாய் முப்பதாய் ஏழா யிரத்தும் எழுகோடி தாஞ் ஏழா யிரத்துயிர் எண்ணிலா மந்திரம் ஏழா யிரண்டாய் இருக்கின்ற வாறே<sub>ச</sub>

899

இம் - எனின், மக்திரங்கள் விரிக்து கிடக்கும் முறையும், அத்திணேயும் சப்தகோடி மகாமக்திரங்க ளுள்ளும் அம்சமக்திரத்திலும் அடங்கும் என்பதும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வெளிப்படை,

இருபதாய் முப்பதாய் என்றது ஐம்பதக்கரங் களாய், அகரம் சிவமாதலின் அதணே ரீக்கிக் கூறியது. ஏழாயிரத்தும் எழுகோடி தானுகி – பலவாக இருப் பினும் ஏழு இறுதியுள் அடங்குவதாகி, ஏழுகோடிகள் அவை நம;, ஸ்வதா, ஸ்வாஹா, வஷட், வௌஷட் ஹும், ஹும்பட் என்ற இறுதிகளால் முடிவன

ஏழாயிரத்து உயிர் எண்ணிலா மந்திரம் - இந்த ஏழாயிரத்தும் கணக்கற்ற ஜீவனுபுள்ள மந்திரம். மந்தி ரங்களில் ஜீவாக்கரம், நேததிரம், பீசாக்கரம் என்பன உளவாதலின ஈண்டு ஜீவக்சு உணர்த்தியவாரும்.

ஏழாய் – சப்தகோடி மகாமந்திரங்களாய், இண் டாய் – சோ ஹம் என்ற இரண்டு மந்திரங்களாய். (16)

இருக்கின்ற மத்திரம் ஏழா யிரமாம் இருக்கின்ற மந்திரம் இத்திறம் இல்லே இருக்கின்ற மந்திரம் சிவன்திரு மேனி இருக்கின்ற மந்திரம் இவ்வண்ணந் தானே 900

இம் - எனின், மக்திரப் பிரபஞ்சத்திலுள்ள மக்தி ரங்கள் இத்துணய எனறும், அவை பெருமானுக்குத் திருமேனியாம் என்றும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஏழாயிரமா யிருக்கின்ற இம்மந்திரங்களேக் காட்டிலும் வேருயிருக்கின்ற மந்திரங்கள் சிறந்தன இல்லே. இருக்கின்ற மந்திரங்கள‱த்தும் சிவபெருமா னுடைய திருமேனியேயாம். மந்திரங்கள் அணேத்தும் இவ்வெழுத்துக்களே என்றவாறு,

வண்ணம் – வர்ணம்; எழுத்து. இவ்வண்ணம் என்று சுட்டியது. ஹம் ஸம் என்ற அசபையை. மந்திரமே இறைவனுக்குத் திருமேனியென்பதை, '' சுத்தமாம் விந்துத் தன்னில் தோன்றிய வாத லானும் சத்திதான் பிரேரித் துப்பின் தானதிட் டித்துக் கொண்டே அத்தினுற் புத்தி முத்தி யளித்தலால் அரனுக் கென்றே வைத்தவாம் மந்திரங்கள் வடிவென மறைக ளெல்லாம் ''

எனவரும் சித்தித்திருவிருத்தால் உணர்க.

(17)

தானே தனக்குத் தகுநட்டந் தாகுகுந் தானே அகார உகாரம தாய் நிற்குந் தானே ரிங்காரத் தத்துவக் கூத்துக்குத் தானே உலகில் தனிநடந் தானே.

901

இம் – எனின், இறையே மந்திர சொருபமாக ஙின்று ஐந்தொழில் நடனமாற்றம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் பிரேரிபபாரின்றித் தானே தனக்குத் தக்க நடனத்தை மேற்கொள்ளும்; பின தன்னிற் பிரிந்து சத்தியும் தாலுமாய் நிற்கும்; பின்பு மாயையை முதற் காரணமாகக் கொண்டு இயற்றப்படும் பஞ்ச கிருத்திய தாண்டவத்திற்கு உலகிலும் ஒப்பற்ற நடனத்தை மேற்கொள்ளும் என்றவாறு.

தானே என்பன. பிரேரிப்பார் பிறரில்லாமையை உணர்த்திற்று. தகுநட்டம் தானே தாஞகும் என்றது சர்வசங்காரகாலத்துப் பிரபஞ்சமணேத்தையும், அதன் மூலகாரணமான மாயையையும் தன்னுளடக்கி கினறு ஆடும் பேருழிக்கூத்தைக குறித்தது,

அகார உகாரமதாய் நிற்கும் என்றது, புனருற் பவத்தைத் திருவுள்ளத்தில் எண்ணியபோத, தன்னி லிருந்து சத்தியைத் தோற்றுவித்து, தானும் சத்தியுமாய் நின்றமையை உணர்த்துவது. ரீம் என்றது மாயாபீஜம். ரீங்காரத் தத்துவக் கூத்து – மாயாமலத்தைக் கொண்டு உலகைப்படைத்து அளித்து அழிக்கும் பஞ்சகிருத்திய நடனம். தத்துவக் கூத்து - பிரபஞ்ச நடனம், (18)

நடமிரண் டொன்றே நளினம தாகும் நடமிரண் டொன்றே நமன்செய்யுங் கூத்து நடமிரண் டொன்றே நகைசெயும் மந்திரம் நடஞ்சிவ லிங்க நலஞ்செம்பு பொன்னே.

902

இம் – எனின், நடன வகைகளும் அவற்றின் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இறைவன் இயற்றும் நடனவகைகளுள் அற்புதமும் ஆனந்தமுமாகிய இரண்டு நடனங்களே இன்பம் தருவனவாகும். அவற்றுள்ளும் ஆனந்த நடனமே பேரின்பம் தருவதாகும். பிரளயம். சங்காரம் என்னும் இரண்டு நடனங்களுள், சங்காரமே நமன் செய்யும் கூத்து. பொது, அனவரதம் என்னும் இருவகை நடனங்களுள், அனவரத தாண்டவம் ஆன்மாக்களுக்கு விளக்கத்தைச் செய்யும் மந்திரமாகும். நடனம் சிவலிங்கமாகும், அதனுல் விளேயும் நன்மை செம்பு பொன்னுவதாம் என்றவாறு,

இறைவன் செய்யும் நடனங்கள் பலவற்றை அருள்நடனம், அழிவுநடனம், சந்தர்ப்பநடனம் என மூன்ளுகப் பிரித்து, அவையெல்லாம் சிவபெருமா னுடைய அருவுருவத் திருமேனி என்று அறிவித்து, அதலுல் ஆம் பயன் ஆன்மாக்கள் அநாதியே பற்றி யுள்ள ஆணவ மலத்தினின்றும் நீங்கிச் சிவஞானம் பெற்று, திருவருளில் தோய்ந்து, சிவனடியிற் சார்தலே யாகும் என்று உணர்த்துவது இம்மந்திரம், நளினம் – இன்பம். இறைவன் அருளில் ஆயிரத் தில் ஒருகூறு அமைய நமன் சங்காரத்தைச் செய்வா னுயினும், அதணே நமன் செய்யும் கூத்தென்றது, 'சிற்பி செய்த கோயில் ' என்புழிப் போன்றதொரு வழக்கு. செம்பு அநாதியே களிம்போடு கூடியிருத்தல் போல, ஆன்மாக்களும் அநாதியே ஆணவமலத்தோடு கூடி யிருப்பன. செம்பு இரதகுளிகையினுல், களிம்பற்றுப் பொன்னுவதுபோல ஆன்மாக்களும், ஞாஞசாரியருடைய நோக்கால் – பரிசத்தால் – உபதேசத்தால் மலகீக்கம் பெற்று, ஞான ஒளிபெற்றுத் திகழும் என்பதணேச் 'செம்பு பொன்னே' என அறிவீத்தவாறு.

செம்புபொன் ஞகுஞ் சிவாயநம வென்னிற் செம்புபொன் ஞகத் திரண்டது சிற்பரஞ் செம்புபொன் ஞகும் ஞீயுங் கிரீயுமெனச் செம்போன் ஞன திருவம் பலமே.

903

- இம் எனின், அவ்வண்ணம் பொன்னுகத் திருவைக் தெழுத்து பயன்படும் என்பதும், அதன் மேல் வீளேவு களும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள் : 'சிவாயாம' எனத் திருவைந்தெழுத்தை ஒதினை செம்பு பொன்னுதம் ; அவ்வண்ணம் செம்பு பொன்னுகத்திரண்டு ஒன்றுனதே சிற்பரமாம். அங்ஙனமே ஸ்ரீம். கிரீம் என்று சொல்லச் செம்பு பொன்னுகும், செம்பு பொன்னை நிலேயே திருவம்பலமாம் என்றவாறு.

ஆணவமலம் நீங்கிச் சிவஞானம் பெற்று, அதிலே திஃாத்து முற்றிய மிஃலயே சிற்பரம் என்பது. ஸ்ரீம், கிரீம் என்ற சத்திபேதங்களேச் செபித்தாலும் ஆணவம் ஒடுங்கும், ஆன்மா அறிவொளி பெறும், அதுவே திருவப் பலமாம். (20)

திருவம் பலமாகச் சீர்ச்சக் கரத்தைத் திருவம் பலமாக வீராறு கீறித் திருவம் பலமாக விருபத்தைஞ் சாக்<sup>கி</sup>த் திருவம் பலமாகச் செபிக்கின்ற வாறே. 904

இம் - எனின், திருவம்பலச்சக்கரம் அமைக்குமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : திருவம்பலமாக விளங்கும் சிறப்புப் போருந்திய சக்கரத்தைத் திருவும். அழசம், வன்மையும் மேன்மேலும் பேருக. நெடுச்கும் குறுக்கமாக ஆறு கோடுகளேக்கீறி, மாறுபட்ட வப்பு அல்லேமாக இருப்ப தைந்து அறைகளாக்கி, திருவைந்தெழுத்தைச் செபிக்க என்றவாறு.

இரண்டாமடிக்கண் திரு அம பலம் எனவும், மூன்ருமடிக்கண் திருவு வம்பு அலமாக எனவும், பிரித்துப் பொருளகொள்க. நான்காமடிக்கண் திருவம்பலம் என்ப தற் நற்குச் சிவம் விளங்கும் இடம் எனப் பொருள் கொண்டு. திருவை ந்தெழுத்து எனப் பொருள் காண்க. (21)

வாறே சிவாய நமச்சி வாயநம வாறே செபிக்கில் வரும்பேர் பிறப்பில்லே வாறே யருளால் வளர்கூத்துக் காணலாம் வாறே செபிக்கல் வரும்செம்பு பொன்னே. 905

இம் - எனின், செபிக்கின்றமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ-ள்: செபிக்கும்முறை யாதோ எனின், 'சிவாய நம சிவாயநம், என்று செபித்தால் இனி வரக்கடவ தாகிய பெரிய பிறப்பு இல்ஃ யாம்; அவ் வாறு செபிக் கின் இறைவன அருளால். பேன்மேலும் ஆனந்த அனுபவ வளர்ச்சியை அவர்ப்பதாகிய கூத்தைத் தெரி சிக்கலாம். அதனுல் ஆன்மா ஆணவ மலத்தினின்று நீங்கி அறிவொளிபெற்றுத் திகழும் என்றவாறு.

| 身        | வ          | Ш | ந | ம |
|----------|------------|---|---|---|
| <b>a</b> |            | Ш | Б | ω |
| П        | <b>©</b> d | A | ந | ம |
| Б        | Ш          | ล | A | ம |
| ம        | Б          | ш | ଷ | த |

சிவாயுகம், சிவாயுகம் எனச்செபிக்க என்கிறது இம்மக்திரம். பேர் பிறப்பு - பெயர்க்து மாறிவருக்கைற பிறப்பு எனலும் ஆம். வளர் கூத்து - ஆனக்த அனுப வத்தை வளர்க்கும் கூத்து; என்றது ஆனக்தக்கூத்தை. சித்சபையாகிய புருவகடுவுள், ஆனக்த தாண்டவத் தைத் தெரிசிக்கலாம் என்பது கருத்து. (22)

பொன்னுன மந்திரம் புகலவு மொண்ணுது பொன்னுன மந்திரம் பொறிகிஞ்சு கத்தாகும் பொன்னுன மந்திரம் புகையுண்டு பூரிக்கிற் பொன்னுகும் வல்லார்க் குடம்புபொற் பாதமே. 906 இம் - எனின், மந்திரத்தைச் செபிக்கும் முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள்: பொன்போல் பொதிந்து வைத்துக் கொள்ளக் கூடிய இம்மந்திரத்தை வாயால் சொல்லக் கூடாது. உதட்டளவில் அமைதல் ஓரளவு பொருந் துவதாம். அதனேப் பிராணதேடு பூரகம் செய்தால் உடம்பு போன்னுகும்; அதன்மேலும் கும்பிக்க வல் லார்க்குத் திருவடிப்பேறு சித்திக்கும் என்றவாறு.

பொன்னுன மந்திரம் - திருவைந்தெழுத்து. புகல வும் ஒண்ணது - சொல்லக்கூடாது. சொல்லுதல் இரு வகை; தன் காது கேட்க ஒலித்தலும், பிறர் காது கேட்க ஒலித்தலும் என. இவை இரண்டும் மந்திர செபத்துக்கு ஆகாதன. உதட்டளவில் சொல்லுதலும் அத்த ஊச் சிறப்பின்றென்பார், கிஞ்சுகத்து ஆகும் என்றுர். கிஞ்சுகம் - முள்முருக்கமலர். ஈண்டுப் பண் பாகுபெயராய் உதட்டை உணர்த்திற்று.

புகை – வாயு; ஈண்டுப் பிராணணே உணர்த்திற்று திருவைந்தெழுத்தையே பிராணவாயுவாகக் கொண்டு பூரித்தால் என்பது கருத்து. வல்லார்க்கு – பூரகத்தின் மேலும் கும்பகம் செய்ய வல்லார்க்கு. (23)

பொற்பாதங் காணலாம் புத்திர ருண்டாகும் பொற்பாதத் தாணேயே செம்புபொன் ஞயிடும் பொற்பாதங் காணத் திருமேனி யாயிடும் பொற்பாத நன்னடஞ் சிந்தணே சொல்லுமே. 907

இ**ம் – எ**னின்**, தி**ருவைக்தெழுத்தின் இருமைப் பயன்**களேயும் உணர்த்துத**ல நுதலிற்று.

இ – ள் : திருவடி தரிசனம் செய்யலாம்; புத்திரப் பேறு உண்டாம். திருவடிமேல் ஆணே; ஆணவமலம் நீங்கப்பெற்று, ஆன்மா அறிவாளியைப்பெறும். திருவடியையே என்றும் தெரிசித்திருக்கச் சிவசாருபம் எய்தலாம். ஆதலால், பஞ்சாக்கர நடனத்தின் தியானத் தைச் சொல்லுங்கள் என்றவாறு.

அச்பையாக, திருவவர்தெழுத்திணத் தியாலி.ப் பார்க்குத் திருவருட்பேறும், ஞானசந்ததியும், ஆணவ மலகீக்கமும், சிவசாருபமும் முறையே விளயுமாதலின் சீபஞ்சாக்கர்டைனத்தை உபதேசிக்க ஆண என்று யருளியவாறு. சொல்லும் – உபதேசியுங்கள். ஞானி களுக்கு ஒளரசபுத்திராகள் இல்ஃயாதலின், புத்திரர் என்றது ஞானபுத்திரர்களாகிய பரிபாகமுற்ற சீடர் குளோ என அறிகை. (24)

சொல்லு மொருகூட்டிற் புக்குச் சுகிக்கலாம் , நல்ல மடவார் நயந்துட னேவருஞ் சொல்லினும் பாசச் சுடர்ப்பாம்பு நீங்கிடுஞ் சொல்லுந் திருக்கூத்தின் சூக்குமந் தானே, 908

இ**ம் -** எனின், இதுவும் அசபையின் ப**யன்** அறி வித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: சொல்லப்படுகின்ற ஓருடலிலே புதந்து இன்புறலாப; நல்ல பெண்கள் விருப்பி உடன் வருவார்; ஆசா பாசங்களாகிற பாம்புகள், இவர்கள் சொன்னுலே நீங்கிப்போகும்; இதுவே திருக்கூத்தின் இரகசியமாம் என்றவாறு.

ஒருகூடு என்றது ஆன்மாவுக்குரிய ஐவகைக் கோசங்களுள், ஒருகோசத்திலிருந்தே எல்லா இன்பங் களேயும் நுகரலாம் என்பது, மடவார் – உலகியலேஒட்டிப் பெண்கள் எனக கொள்ளப்படுமாயினும், சிறப்பாகத் திருவருளே உணர்த்தி, அது உடனே சித்திக்கும் என்க, ஆசாபாசங்கள் பாம்புபோலத் தீண்டி வருத்துவன ஆகலின், அசபா மந்திரசக்தி உடையார் சொன்னுலும் போதும் அவை நீங்குமென்றது. அசபாமந்திர முடைய வர்கட்கு மனம் ஒடுங்கப், பற்றுக்கள் கழலுமென்பதை வீளக்கிற்று. சூக்குமம் -- இரக்சியம். (25)

துக்கும் மெண்ணு யிரஞ்செபித் தாலுமேற் சூக்கும் மான வழியிடைக் காணலாஞ் சூக்கும் மான விணேயைக் கெடுக்கலாஞ் சூக்கும் மான சிவனதா னந்தமே.

909

இம் - எனின், இத்தணே உரு செபிக்க என வரையறுத்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மானசீகமாக எண்ணுயிரம் உரு செபித் தால், சூக்குமமான பிரபரந்திரத்தைத் தெரிசிக்கலாம். நுகரக்கூடிய அளவு பரிபாகப்பட்டு பருவிணயாகாமல். உயிரை ஒட்டிரிற்கும் தக்கும கன்மங்களேயும் கெடுக் கலாம்; சிவானந்தய விளேயும் என்றவாறு.

துக்குமம் – மனத்தாலேயே மந்திரங்களே எண்ணு கின்ற நுண்ணியடிலே; துக்குமமான வழி – சகஸ்ரா ரத்தில் ஒளிப்பிழம்பு வெளிப்படும் துடை. சூக்கும மான விடை – மூலகன்மம், நுகர்ச்சிக்கு வந்த பருவிண யைக்கெடுக்க முடியாமையின, செபத்தாற்கெடுவன ஆகாமிய சஞ்சிதங்களாகிற சூக்கும கன்மமே ஆதலின் இங்ஙனம் கூறினர். (26)

ஆனந்த மொன்றென் றறைந்திட வானந்தம் ஆனந்தம் ஆ-ஈ-ஊ-ஏ ஓமொன் றைந்திடம் ஆனந்த மானந்தம் மஞ்சும தாயிடும் ஆனந்தம்-அம்-ஹ்ரீம்-அம்-க்ஷம்-ஆம் ஆகுமே<sub>.</sub> 910 இம் – எனின், ஆனக்தம் பிறக்கும் இடங்களே அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆனந்தம் ஒன்றேயாம்; அதற்கு இட் மாவன ஆ, ஈ, ஊ, ஏ, ஓ, எனற ஐந்துமாம். அம், ஹிரீம், ஹா, க்ஷம், ஹாம் என்னும் ஐந்துமே ஆனந் தத்துள் சிறந்த ஆனந்தமாம் என்றவாறு.

சீபஞ்சாக்கரத்துள் உயிரெழுத்து மாத்திரையாக உணர்த்திய பீஜம் முற்கூறிய ஐந்தும். அவற்றுள் ஆ சிவத்தையும், ஈ சததியையும், ஊ ஆன்மாவையும், ஏ திரோதானத்தையும், ஓ மலத்தையும் உணர்த்துவன. அவ்வைந்திற்கும் பீஜமந்திரங்கள் அம், ஹ்ரீம் முதலிய ஐந்துமாம். (27)

மேனி யிரண்டும் விளங்காமல் மேற்கொள்ள மேனி யிரண்டு மிக்கார விகாரியா மேனி யிரண்டும்-ஊ-ஆ-ஈ-ஏ-ஓ-என்னும் மேனி யிரண்டும்-ஈ-ஓ-ஊ-ஆ-ஏ-கூத்துவே.

இம் - எனின், ஹம்ஸ என்னும் அசபையை எண்ணுவதால் ஆம் பயன் கூறுதல் நுதலிற்று.

911

இ-ள்: உயிருக்கும் இறைக்கும் மேனியாக உள்ள ஹம் ஸ: என்னும் மந்திரங்களே ஸோஹம் ஸோஹம் என எது முந்தியது எது பிந்தியது என்று விளங்காதபடி செபிக்க, இரண்டும் தட்முள் சிறந்து பொருந்த விகாரம் எய்தும். அம்மேனி இரண்டும் ஊ, ஆ, ஈ, ஏ, ஓ என்னும் திருவைந்தெழுத்தின் பீசங் களாம்: அவையே ஈ, ஓ, ஊ, ஆ, ஏ என மேனியாகித் திருக்கூத்தாம் என்றவாறு. உயிர்மேனி ஹம், இறைமேனி எ மேனி என்றது மந்திரவடிவை. விளங்காமல் மேற்கொள்ளலாவது ஸோஹம் ஸோஹம் என விரைந்து எண்ண பசு போதங்கெட்டுப் பதிபோதம் மிக்குப் பொருந்துவதால சீவத்துவம் நீங்கச் சிவத்துவம் பெறுதலாகிய விகாரி யாதலாம். (28)

கூத்தே சிவாய நமசி வாயிடுங் கூத்தே ஈ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம்-சிவாயநம வாயிடுங் கூத்தே ஈ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம்-சிவாயநம வாயிடுங் கூத்தே இ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம் நமசிவாய கோளொன்று மாறே. 912

இம் - எனின், பீஜாக்கரங்களே மாறியிட்டுத் திருவைக்தெழுத்தை ஓதீன் மனேலயம் உண்டாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : திருக்கூத்து சிவாயாம சிவாய ஆம். அவை பீஜாக்கரங்களோடு கூடின் ஈ, ஊ, ஆ, ஏ, ஓம். சிவாயாம ஆம், அதனேயே ஒன்றுகொண்டு மாறுக என்றவாறு.

ஒன்று கோள்மாறு – ஒன்றைக்கொண்டு மாறுக, அங்ஙனம் மாறும்பொழுது நூற்றிருபத்தைந்து மாறலாகும். (29)

ஒன்றிரண் டாடவோ ரொன்று முடஞட ஒன்றினின் மூன்ருட வோரேழு மொத்தாட ஒன்றிஞ லாடவோ ரொன்பது முடஞட மன்றினி லாடிஞன் மாணிக்கக் கூத்தே

913

இம் ~ எனின், இறைவனே யாவும் யாவருமாக இருப்பதால், அவன் மாணிக்கக் கூத்தாட, அனேத்தும் ஆடுவனைன்றல் நுதலிற்று. இ-ள்: ஒன்குகிய பிருதிவியும் இரண்டாகிய அப்புவும் ஆட, அங்ஙனம் ஒவ்வொரு பூதங்களும் ஆட, அங்கியாகிய ஒன்றில் மூன்றுருவாக அமைக் துள்ள சூரிய சக்திர அக்கினிகள் ஆட், ஏமுலகங்களும் ஒருசேர ஆட், சிவபரம்பொருளாகிய ஒன்றினல் கவக்தரு பேதங்களாகிய ஒன்பதம் ஆட் இறைவன் வணிக்கக்கூத்தினே மன்றினில் ஆடினுன் என்றவாறு.

இவ்வண்ணம் இப்பகுதியுள் ஆசிரியர் திருமூல தேவநாயனர், அசபை கூறப்புகுந்து, திருவைந்தெழுத் தும் திருவம்பலச்சக்கர மந்திரமும் கூறியது, அவை சூக்கும தூலங்களாய்த் தம்முள் இயைதலின் என்க. ஆகவே அசபைக்கும் பிரணவ பஞ்சாக்கரம், சூக்கும தூல பஞ்சாக்கரங்கள், திருவம்பலச் சக்கரத்துள்ள உயிர்ப் பஞ்சாக்கரங்கள், பீஜாக்கரங்கள் இவற்றுள் பேதமின்று என்று அறிக. (30)

## 2. திருவம்பலச்சக்கரம்

மந்திர அரசாகிய சீபஞ்சாக்கரத்திற்கு அமைந்த சக்கரங்கள பல. அவற்றுள திருவம்பலச் சக்கரம் என்பது, சிதாகாயப் பெருவெளியில் ஆனந்தக் கூத் தாடும் அம்பலவாணப் பேருமான் அருட்சத்தியோடு மந்திரவடிவாய் நின்று நிலவும் யந்திரம். மந்த பக்குவி களுக்கு உத்தாரக ஏங்வாய், தீவிர பக்குவிகட்கு அநுபவப்பொருளாய், தீவிரதாபக்குவிகட்கு ஆனந்தத் தானமாய் விளங்குவது யந்திரவடிவு. ஆகவே மாக்க ளாகிய மந்ததரத்தினர் நீங்க, ஏனேய மூவர்களுக்கும் அவரவர் விருப்பியவண்ணம். நற்பயன் அளித்துக் கடைத்தேற்றுவது திருவம்பல யந்திரம். ஆதலால். அசபைக்குப் பின்னர் மக்திரத் தஃயாகிய இக்தத் திரு வம்பலச் சக்கரம் அமைக்துள்ளது.

இருந்தவிவ் வட்டங்க ளீராறி ரேகை இருந்த விரேகைமே லீரா றிருத்தி இருந்த மண்களு மீராறு பத்தொன் றிருந்த மண்யொன்றி லெய்துவன் ருனே. 914

இம் – எனின, திருவாபலச்சக்கரம அமைக்கும் முறை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ – எ: இருந்த இச்சக்கரங்களாகிற வட்டங்கள் பன்னிரண்டு கோடுகளேக் குறுக்கும் நெடுக்குமாக அமைதது, நூற்றிருபத்தொரு மீனகளாக்க. அதன் நடும்கே மீல் சன் எய்துவன் என்றவாறு.

சிவன என்றது சிவாக்கரமாகிய சிதாரம் என்ப தாம். ஈராறு நேகை – பன்னிரண்டு கோடு. மண – கட்டப் ஈராறு பத்தொன்று – பன்னிரண்டும் பதி ணென்றும் அமைப்பைப் படத்துட்காண்க. (31)

தாணென்றி வாழிடந் தன்னெழுத் தேயாகுந் தாணென்று மந்நான்குந் தன்பே ரெழுத்தாகுந் தாணென்று நாற்கோணந் தன்ணேந் தெழுத்தாகுந் தாணென்றி லேயொன்று மவ்வரன் ருனே. 915

இம் – எனின், திருவைக்தெழுத்துள் இன்ன அக் கரம் இன்ஞருக்கு உரித்து எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவமாகிய தான் பொருந்தி வாழும் இடம் தனக்குரிய எழுத்தாகிய சிகாரமாகும். சிகார மாகிய தான் ஒன்றுதற்கு இடமாயிருக்கும் ஏஃனய வயநம என்னும் நான்கெழுத்துக்களும். தன் பெரிய எழுத்துக்களாம். சிவம் பொருந்தியுள்ள முற்கூறிய நாற்கோணம் திருவைக்தெழுத்தாகும்: எங்குமாயிருக் கின்ற பரசிவம் சக்கரத்துள ஒருமணேயிலேயும் ஒ சுறி யிருக்கும் என்றவாறு.

| र्टी-          | ബ-  | ·Ш-          | ·顶-   | - <b>D</b> | क्षी- | ബ-         | ·Ш-           | · <b>ந</b> · | ·ID          | भी       |
|----------------|-----|--------------|-------|------------|-------|------------|---------------|--------------|--------------|----------|
| <del>.</del> Б | È,  | $\mathbf{n}$ | 5     | B          | Ö     | ம          | IID           | m            | Ğ            | വ        |
| <u>ज</u> ि-    | В   | <u>`</u> E(  | ந     | দ্র        | Ę,    | Ħ          | B             | म्           | 9            | ய்       |
| Ų.             | П   | <b>I</b> 5   | ÌЩ,   | Ш          | ij    | Ш          | Щ             | ந            | ល            | ந்       |
| លា             | D   | Œ            | Ш     | ેઘા        | -ಡ-   | બ્ર        | H             | Þ            | ល            | LÓ       |
| मी-            | -m- | Ė            | 中     | -ബ-        | 海     | ബ-         | ·Ш-           | - <b>ந</b> - | · <b>D</b> - | न्ध      |
| TD             | ID  | 质            | Ш     | ุณ์        | ഖ     | <b>்</b> வ | Ш             | ம            | D            | வ        |
| ந              | ТО  | ந            | Ĭ,    | ដា         | Ė     | Ш          | ÌШ́           | ந            | 9            | Щ        |
| ш              | П   | TD.          | Б     | ந          | Ϊ́́চ  | Б          | Þ             | )B           | TD           | <u>.</u> |
| வ              | 'n  | ம            | ro    | TD.        | Li)   | LD         | n             | ro           | ,m           | Пņ       |
| र्स)           | LD- | -15          | -111- | ബ-         | मी    | ID-        | <u>-</u> [5]- | -เม          | -ബ-          | -क्री    |

சக்கரத்துள் சிவம் எங்குமாயுர், ஓரிடத்தும் ஒன்றியிருப்பன் என அவருடைய எல்லாமாய் எங்குமாய் இருக்கும் தன்மையுணர்த்தியது இம்மக்திரம். ஒன்றி வாழிடம் - கடு. தன்னெழுத்து - சி. தானென்றும் அக்கான்கு - கடுவில் சிற்கும் தனக்கு கேரான கான்கு திசை. தன் பேரெழுத்து-சி. தானென்றும் காற்கோணம்-கோணத்திசை கான்கு. தன் ஐக்து எழுத்து-சிவயகம் (32) அரகர என்ன அரியதொன் றில்லே அரகர என்ன அறிகலர் மாந்தர் அரகர என்ன அமரரும் ஆவர் அரகர என்ன அறும்பிறப் பன்றே,

916

இ**ம் - எனின். அரகர என்பத**ன் பயன் உணர்த் துதல் நு**தலிற்று.** 

இ - ள் : வெளிப்படை

அர அர என்ன அமரராகலாம், முத்தியெய்தலாம் என்பது கருத்து. (33)

எட்டு நிஃலயுள எங்கோன் இருப்பிடம் எட்டினில் ஒன்றும் இருமூன்றும் ஈரேழும் ஒட்டிய விந்துவும் நாதமும் ஓங்கிடப் பட்டது மந்திரம் பான்மொழி பாலே. 917

இதன் பொருள் விளங்கவில்லே. (34)

மட்டவிழ் தாமரை மாதுநல் லாளுடன் ஓட்டி இருந்த உபாயம் அறிகிலர் விட்ட எழுத்தை விடாத எழுத்துடன் கட்டவல் லாருயிர் காக்கவல் லாரே.

918

இம் - எனின், அசபாமக்திரத்தைக் கட்டவல்லார் எய்தம் பயனுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: தேன் விரியப்பெற்ற இதயத்தாமரைக் கண்ணே, உமாதேவியாரோடு இறைவன் எழுந்தருளி யிருப்பதன் காரணத்தை யாரும் அறியகில்லார். ரேசக எழுத்தோடு பூரக எழுத்தைக் கும்பிக்க வல்லார் உயிரைக்காக்க வல்லவராவர் என்றவாறு. மட்டு அளிழ் தாமரை - இன்ப அன்பு பொருந்திய இதயத்தாமரை, அதன்கண் என ஏழாவது விரிக்க. மாது நல்லாள் - உமாதேவி விட்ட எழுத்து - ரேசகத்துள் விட்ட எழுத்தாகிய ஹம் என்பது. விடாத எழுத்து -பூரகத்துள் விடாது உள்வாங்கும் எழுத்தாகிய ஸோ என்பது. இரண்டையும் கட்டுதலாவது கும்பித்தல் (35)

ஆலய மாக அமர்ந்தபஞ் சாக்கரம் ஆலய மாக அமர்ந்தவித் தூலம்பேர் ஆலய மாக வருகின்ற சூக்குமம் ஆலய மாக அமர்ந்திருந் தானே.

919

இம் – எனின், தூல சூக்கும் பஞ்சாக்கரங்களே பே ஆலயமாகக் கொண்டவன் இறைவன் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : இறைவனுக்கு ஆலயமாக விளங்கும் சீபஞ்சாக்கரம் தூலம் சூக்குமம் என இருவகைப் படும். இறைவன் இவற்றை ஆலயமாகக்கொண்டு எழுந்தருளியிருந்தான் என்றவாறு.

ஆலயம் – பசுக்கள் லயமாதற்குரிய இடம். உறை வீடம். தூலம் – நம்முதலாம் ஐந்தெழுத்து.

## नमिश्रवायेति स्थूलपञ्चाक्षर मितिस्मृतम्। नमिश्रवाय शिवायनमङ्खेत त्स्थूलसूक्ष्मकम्॥

என்ற சித்தார்த போதங்கொண்டும் தெளிக. (36)

இருந்தவிவ் வட்ட மிருமூன்றி ரேகை இருந்த வதனு ளிரேகை யைந்தாக இருந்த வறைக ளிருபத்தைஞ் சாக இருந்த வறையொன்றி லெய்து மகாரமே.

920

இம் – எனின், 904 – ம் மந்திரம்போலச் சக்கர இயல்பு உரைத்தல் நுதலிற்று,

இ - ள் : வெளிப்படை,

எய்தும் அகாரமே என்றது அகார வாச்சியஞகிய சிவன் நடுவில் உறைவான் எனபதாம. (37)

மகார நடுவே வளேந்திடுஞ் சத்தியை ஒகாரம் வளேந்திட் டும்பிளந் தேற்றி யகாரந் தலேயா யிருகண் சிகாரமாய் நகார வகாரநற் காலது நாடுமே.

921

இம் - எனின், திருவம்பலச்சக்கரத்துள் கூத்தணே மந்திர புருஷாகாரமாகக் காணும முறைமை கூறுதல் நுதலிற்று.



இ – ள் : மகாரத்தை நடுவே வனத்துள்ள சத்திபீஜத்தை, ஒகா ரம் வனத்து, மகரத்தை உகாரத் தால் பிளந்து மேலேற்றி யகாரம் தீலயாகவும், இரண்டுகண்களும் சிகாரங்களாகவும், நகார அகாரங் கள் இரு கால்களாவும் நாடுக என்றவாறு.

அ+உ+ம் ு ஓம். நமசிவய என்ற தாரபஞ்சாக்கரம் இதில் இருத்தலேக் காணலாம.

तत्रोन्नमिश्रावायेतितारपञ्चाक्षरंभवेत्

என்பது சித்தாக்தபோதம்.

(38)

நாடும் பிரணவ நடுவிரு பக்கமும் ஆடு மவர்வா யமர்ந்தங்கு நின்றது நாடு நடுவுண் முகநம சிவாய வாடுஞ் சிவாயநம புறவட்டத் தாயதே.

912

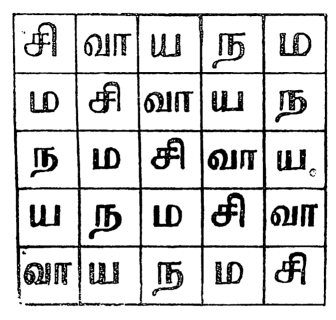
இம் - எனின், திருவர் பலத்துள் ஐ**க்**தெழு**த்த**ருள் மக்திரத்தை அமைக்கும் முறைகளுள் ஒருவகையைக் கூறுகின்றது.

இ - ள் : விரும்பப்படுகின்ற பிரணவத்தை ஈடு வாகக்கொண்டு இருபக்கமும் கூத்தனது எழுத்தாகிய சிகாரத்தையும், வாய என்னும் எழுத்துக்களேயும் பொருந்தியது அங்கு நிலேபெற்ற மந்திரமாம், மேற் கூறியவண்ணம் நாடப்படுகிற நடுவுள் முகம் நமசிவாய என்பதும், புறவட்டத்துள் ஆடுகின்ற சிவாயநம என்பதும் ஆயது என்றதாறு. (39)

ஆயுஞ் சிவாய நமமசி வாயந வாயு நமசிவா யயநம சிவாயந வாயுமே வாய நமசியெனு மந்திர மாயுஞ் சிகாரந் தொட்டந்தத் தடைவிலே. 923

இம் – எனின், சிகாரம் முதலாக சிகாரம் ஈருக மாறும் முறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

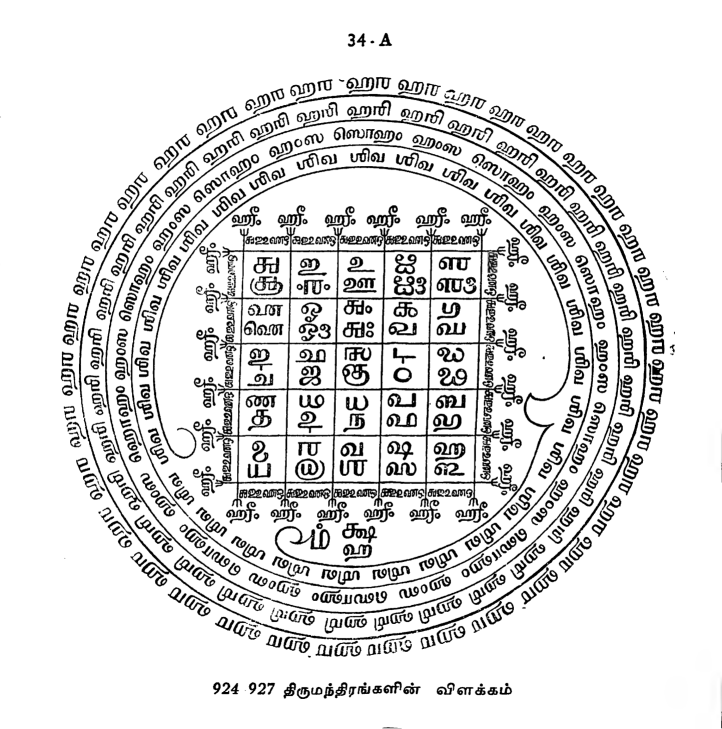
இ – ள் : ஆராயப்பெற்ற சிவாயாம, மசிவாயா, நமசிவாய, யநமசிவா வாயநமசி என்னும் மந்சிரம் சிகாரந்தொட்டு சிகாரம் ஈளுக முறையாக வாயும் என்றவாறு

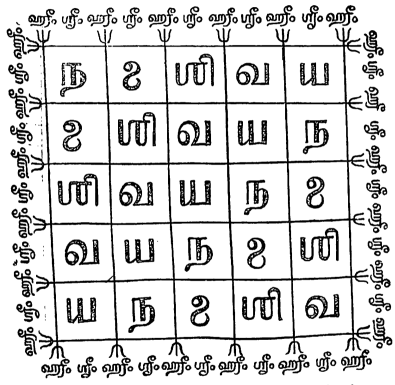


இப்படி இருபத்தைந்து அறையுள் அக்கரங்களே மாறி அமைக்க. (40)

அடைவினில் ஐம்பதும் ஐயைந் தறையின் அடையும் அறையொன்றுக் கீரெழுத் தாக்கி அடையு மசாரத்தில் அந்தமாம் சஷவ்வும் [924 அடைவின் எழுத்தைம் பத்தொன்றும் அமர்ந்ததே

அமர்ந்த அரகர வாம்புர வட்டம் அமர்ந்த அரிகரி யாமத னுள்வட்டம் அமர்ந்த அசபை யாமத னுள்வட்டம் அமர்ந்தவி ரேகையும் ஆகின்ற சூலமே





923 - 926 திருமந்திரங்களின் விளக்கம்

சூலத் தஃலயினில் தோற்றிடுஞ் சத்தியுஞ் சூலத் தஃலயினில் சூழும்ஓங் காரத்தால் சூலத் திடைவெளி தோற்றிடும் அஞ்செழுத் தாலப் பதிக்கும் அடைவது வாமே.

926

இவை – எனின், ஐம்பத்தோரக்கரத்தையும் சக்கரத் துள் அடக்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலின,

இ - ள் : அறைக்கு இவ்விரண்டேழுத்தாக அகாராதி கூதாராந்தமான ஐப்பத்தோரேமுத்துக்களேயும் அடக்குக. புறவட்டத்துள் ஹர ஹர என்றம், அதனே அடுத்த உள்வட்டத்தில் ஹரி ஹரி என்றும், அதனே அடுத்த உள்வட்டத்துள் ஹம் ஸம் என்றும் அறைகளமைக்க. உதவீய ரேகைகளில் சூலமும், அவற்றின் நுனியில் சத்தியெழுத்தாகிய ஹரிம் என்பதம், சூலத்தைச்சுற்றி வளத்து ஓ என்பதும், சூலங்களுக்கிடையில் திருவைக் தெழுத்தும் எழுதுக. இதுவே ஆலமுண்ட பதிக்கு அடைவாகிய இடமாம் என்றவாறு.

விளக்கத்தைப் படத்தில் காண்க.

(41-43)

அதுவாம் அகார இகார உகாரம் அதுவாம் எகாரம் ஒகார மதஞ்சாம் அதுவாகுஞ் சக்கர வட்டமேல் வட்டம் பொதுவாம் இடைவெளி பொங்குநம் பேரே. 927

இம் - எனின், முற்கூறிய ஐக்தெழுத்தும் ஐந்து உயிர்களாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள: அப்பஞ்சாக்கரமே, அகார, இகார, உகார எகார **ஒகாரமாகிய** ஐந்தாம், இதனேச் சக்கரவட்டம் அதன் மேல்வட்டங்களில் முறையாக இடுக, இதுவே நமது பேராம் என்றவாறு. (44)

பேர்பெற் றதுமூல மந்திரம் பின்னது சோர்வுற்ற சக்கர வட்டத்துட் சந்தியின் நேர்பெற் றிருந்திட நின்றது சக்கரம் ஏர்பெற் றிருந்த இயல்பிது வாமே.

928

இம் – எனின், மூலமந்திரமும், அது அமைந்த சக்கரமும் இதுவே என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இதுவே பேர் பெற்றதாகிய மூலமக்திர மார் . பின்பு சும்மக்திரம் அமைக்த சக்கரத்து வட்டத் தள்ளும், சக்திகளிலும் அமைக்ததே சக்கரமாம். இதுவே புகழ்பெற்றமைக்த வரலாளும் என்றவாறு.

சோர்வுற்ற - பொருந்திய. சோர்தல் – பொருந்துதல் அல்லது அமைதல். கேர் – முறை. (45)

இயலுமிம் மந்திரம் எய்தும் வழியின் செயலும் அறியத் தெளிவிக்கு நாதன் புயலும் புனலும் பொருந்தங்கி மண்விண் முயலும் எழுத்துக்கு முன்னு இருந்ததே 929

இம் – எனின், ஐக்தெழுத்துக்கு முன்னர் பஞ்சபூத பீசங்களும் இயையுமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஐந்தெழுத்த மந்திரம், பயன் தருவழியின் கிரியைகளேயும் குருநாதன் தெரிவிப்பார். காற்று, நீர், தீ. மண், விண்ணுகிய ஐர்பூதங்களுக்கு உரியவாகிய யம். வம், ரம், லம், ஹம என்ற பீசங்களும் முயலும் எழுத்துக்கு முதலாக இருந்தது என்றவாறு. அ: நாவது முதற்கண் முயலும் எழுத்தாகிய சிவயகம் என்பதற்கமுன் ஹம் என்னும் ஆகாய பீச மும், மசிவாயக என்பதற்கமுன் ஹம் என்னும் ஆகாய பீச மும், மசிவாயக என்பதற்குமுன் வாயுபீசமாகிய யம் என்பதும், கமசிவய என்பதன் முன் அக்கினி பீசமாகிய ரம் என்பதும், யகம்வசி என்பதன்முன் அப்பு பீசாடிகிய லம் என்பதம். வயகம்சி என்பதன்முன் அப்பு பீசாடிகிய வம் என்பதம் சேர்க்க என்பதாம். ஏனெனின், சிகார வாச்சியனுகிய சிவம் ஆகாயம்போல அணத்தை யும் தன்னகத்து அடக்கி கிற்றவில் அதற்கு ஆகாயபீசம் அமைவதாயிற்று. இங்ஙளமே ஏனேயவற்றிற்கும் அமைதி காண்க. இவற்றை உண்மை விளக்கம் ஆரும் வெண்பாவும், சித்தியார் இரண்டாம் சூத்திரம் 67-ம் திருவிருத்தமும் கொண்டு தெளிக.

ஆரெட் டெழுத்தின்மே லாறும் பதினுலும் ஏறிட் டதன்மேலே விந்துவும் நாதமுஞ் சிரிட்டு நின்று சிவாய நமவென்னக் கூறிட்டு மும்மலங் கூப்பிட்டுப் போமே.

930

- இம் எனின், மலரீக்கம் செய்யும் திருவைக் தெழுதது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள் : நாற்பத்தெட்டாம் எழுத்தாகிய ஸ் என்பதினமேல் ஆரும் எழுத்தாகிய ஊகாரத்தையும் பதிலைாம் எழுத்தாகிய ஒள்காரத்தையும் ஏறிட்டு அதின்மேல் விந்துவாகிய (o) அநுஸ்வாரத்தையும், நாதமாகிய (:) விசர்க்கத்தையும் கூட்டிச் சீறவிட்டு, நிலேபெற்று சிவாயாம என்று செபிக்க மும்மலங்களும் பிளந்து கூவிக்கொண்டு ஓடும் என்றவாறு.

ஓம் ஸூம் ஸௌ : சிவாயகம்: எனர் செலிக்க மலங்கள் அகலும் என்பதார். (47)

அண்ணல் இருப்ப தவளங் கரத்துளே பெண்ணினல் லாளும் பிரானக் கரத்துளே எண்ணி இருவர் இசைந்தங் கிருந்திடப் புண்ணிய வாளர் பொருளறி வார்களே.

931

இம் – எனின் : 'உடையாளுன்றன் நடுவிருக்கும் உனடயாள் நடுவுள் நீயிருத்தி ' என்பதனே விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இறைவன் எழுந்தருளியிருப்பது சத்தி பீசமாகிய 'ஹ்ரீம்' என்பதனுள் ; பெண்ணினல்லா ளாகிய பெருமாட்டி எழுந்தருளியிருப்பது சிவபீசமாகிய, 'சௌ' என்பதனுள். உவ்வண்ணம், இருவரும் ஒருவரில் ஒருவராகப் பொருந்தியிருக்க, சிவபுண்ணிய சீலர்கள், சிவபரம்பொருளே உணர்ந்து ஈடேறுவார்கள் எனறவாறு.

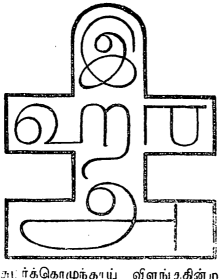
சிவசக்தி பீசங்கள் இவையாதீலக் காரணுகமம் மந்திராவதாரப் படலத்தன் காண்க. பீன்னர், சாக்தேய தந்திரத்தம் இனை மழங்கி வருதல் உணர்க். இதலே இந்நுன்றி, அவளக்கரம் 'வ' காரம் என்றும், பீரானக்கரம் 'சி' காரம் என்றும், பீரானக்கரம் 'சி' காரம் என்றும், வளிக்கரத்துள்ளே என்றும், வசிவசி ' என்பதி என்றும், பெண்ணினல்லாள பிரானக்கரத்துள் ளிருப்பது என்றும், பெண்ணினல்லாள பிரானக்கரத்துள் ளிருப்பது 'சிவசிவ' என்றும், இருவர் இசைந்து அங்கு இருந்திடல் ஆன்மாவினிடமாக சிவயவசி என இருவரும் இருந்திடல் என்றும், இப்படி உண்மைப் பொருள் அறிவாகள் என்றும், எமது ஞாஞசாரியர் வாயிலாகக் கேட்ட நீந்த

பொருள் ஒன்று உண்டு. இதுவே 'உடையாளுன்றன் நடுவிருக்கும், உடையாள் நடுவுள் ரீயிருத்தி, அடியேன் நடுவுள் இருவிரும் இருப்பதாளுல் ' என்னும் அறிவாற் சிவமேயான வாதவூர் வள்ளலின் கருத்தும் ஆம். (48)

அவ்ளிட்டு வைத்தங் கரவிட்டு மேல்வைத்து இவ்விட்டுப் பார்க்கில் இலிங்கம தாய்நிற்கும் அவ்விட்டு மேலே வளியுறக் கண்டபின் தொம்மிட்டு நின்ற சுடர்க்கொழுந் தாமே

932

இம் – எனின், தகராகாயத்தில் பிரணவ சொருப மான சிவம் இருக்கும் ிலே உணர்த்து தல் நுதலிற்று.



கடர்க்கொழுக்தாய் விளங்தகின்ற என்றவாறு.

இ-ள்: அகார எழுத்தைப் பீடமாக இட்டு. ஹா என்ப தனே அதன்மேலே அதற்கு வைத்து, மேல் இகாரத்தை இட்டுப் பார்த்தால் இலிங்க வடிவாக இருக்குப் . அகாரத் தி‰க் கபாலத்தில் பிராண வாயுவோடு பெருந்தச் செய்து தகராசாயத்தில் பிர வடிளாய்ச் ணவ சிவம் வெளிப்படும் அவ்வுண்டு சவ்வுண் டணேத்துமங் குள்ளது கவ்வுண்டு நிற்குங் கருத்தறி வாரில்லே கவ்வுண்டு நிற்குங் கருத்தறி வாளர்க்குச் சவ்வுண்டு சத்தி சதாசிவன் தானே.

933

இம் – எனின், 'அம்ச' என்பது அசபாமந்திரமும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்ற.

இ – ள் : அகரமும் சகரமுமாகிய இவ்விரண்ட னுள் எல்லாம் அடங்கியுள்ளது. இவ்விரண்டனுள் எல்லாம் கலத்திருக்கும் கருத்தை அறியத்தக்க ஞானி கள் இலர். அதனே அறியும் பரிபாகத்தாக்குச் சவ்வும் என்பதில் சத்தியும் சதாசிவமும் இருத்தல் வெளிப் படும் என்றவாறு.

அவ்வுண்டு சவ்வுண்டு – அகரமும் உண்டு சகரமும் உண்டு

கவ்வுண்டு – கலந்து; சிவம் சத்தியாகிய இவற்றின் கலப்பிலேயே எல்லா உலகமும் அடங்கியிருக்கிறது என்பதாம். இதனே அறியின 'சவ்வும்' என்ற பீஜமும் சத்தியும் சதாசிவமுமாயிருத்தலே அறியலாம் என்பது கருத்து.

அஞ்செழுத் தாலே அமர்ந்தனன் நந்தியும் அஞ்செழுத் தாலே அமர்ந்தபஞ் சாக்கரம் அஞ்செழுத் தாகிய வக்கர சக்கரம் அஞ்செழுத் துள்ளே அமர்ந்திருந் தானே. 934

இம் - எனின், திருவைக்தெழுத்தே எல்லாமெனல் நுதலிற்று. இ - ள் : இறைவன் அஞ்செழுத்தாகிய மக்திரமே வடிவாக அமர்க்திருக்தனன்; அன்றியும், சீபஞ்சாக் கரமும் ஐக்்தெழுத்தாலேயே அமைக்தது. ஐக்தெழுத் தாகிய அக்கரங்கள் அடைக்கப்பட்ட சக்கரத்துள்ளே அஞ்்சேழுந்தையே தமது திருமேனியாகக் கொண்டு அமர்க்திருக்தான் என்றவாறு.

சீபஞ்சாக்கரமே சிவன் திருமேனி; சீபஞ்சாக்கரம் அடைக்கப்பட்ட யந்திரமும் அவன் சொருபமே என்று அவனது மந்திர யந்திர சொருபம் உணர்த்திய வாறு. (51)

கூத்தணக் காணுங் குறிபல பேசிடிற் கூத்த னெழுத்தின் முதலெழுத் தோதிஞர் கூத்தனெ டொன்றிய கொள்கைய ராய்நிற்பர் கூத்தணக் காணும் குறியது வாமே. 935

இம் - எனின், நடராசப்பெருமாணத் தரிசிக்கும் முறைமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : கூத்தப்பெருமாணேத் தரிசிக்கும் அடை யாளங்களேப் பற்றிப் பேசிஞல், கூத்தன் எழுத்தாகிய சீபஞ்சாக்கரத்தின் முதலெழுத்தை ஓதியவர்கள், அச் சிவத்துடன் அஙக்கிய பாவமாய் கிற்பார்கள்; இதுவே கூத்தணே யறியும் உபாயமாம் என்றவாறு.

இதனுல், பிரணவத்தோடு கூடிய சீபஞ்சாக்கரமே திருவாசியோடு கூடிய ஆனந்தக்கூத்தனின் அருளுரு என்றும், முதலெழுத்தாகிய சிகாரமே அவனுக்குரியதா யவனேடு ஒன்றிரிற்பது எனவும் அறிவித்தவாரும். முதலெழுத்து ஓதினுர் என்றது, சிகாரத்தை மட்டும் ஓதாது மகாரத்தையும் சேர்த்துச் 'சிம் ' என்று ஓதிஞர் எ**ன்பது.** 'சிம் ' என்று ஓதுதல் கும்பகமுறையாம். (52)

அத்திசைக் குள்நின்ற அனலே எழுப்பியே அத்திசைக் குள்நின்ற நவ்வெழுத் தோதிஞல் அத்திசைக் குள்நின்ற அந்த மறையனே அத்திசைக் குள்ளுற வாக்கினன் தானே. 938

இம் - எனின், பிரணவத்தியானத்தால், சிவண அறிக்து உய்யலாம் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மூலாதாரத்து நின்ற குண்டலினியை எழுப்பி, மூலாதாரத்தில் ஆடங்கியிருக்கின்ற பிரணவ மாகிய அந்த எழுத்தை ஓதிஞல், அம்பூலாதாரத்துள் நின்ற மறையவஞகிய பிரமன் நம்மையும் அந்தக் குண்டுலினிசத்தயோடு உறவுகொள்ளும்படி செய்வான் என்றவாறு.

அத்திசை என்பது நெஞ்சறி சுட்டாக மூலா தாரத்தை உணர்த்திரின்றது; அனல் எனனும் குறிப் பால், மூலாதாரத்துள் பிரணவ ஒடிவாகச் சுருண்டு கிடக்கின்ற குண்டலினியை, எழுப்புவதற்காகப் பிர வாவத்தைச் செபித்தால், மூலாதாரத்தள் மறைந்து கிடக்கின்றவளுகிய சிவத்தைத் தானே உறவாக்கிக் கொண்டவன் ஆவன் என்பது கருத்து. (53)

• <sub>தா</sub>னே யளித்திடுந் தையலே நோக்கிஞல் தானே யளித்திட்டு மேலுற வைத்திடுந் தானே யளித்த மகாரத்தை ஓதிடத் தானே யளித்ததோர் கல்லொளி யாகுமே.

937

இம் - எனின் : குண்டலினிதரிசனமே சகத்திரார ூர்சனமாக வரும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள : குண்டலினியாக சத்தியை கோக்கினுல் அது தாளுகவே அருள்வும்ப்தம். அக்ஙனம் அருள் ஏழங்கிச் சகத்திராரத்தின்மேல் பொருக்தவைக்கும். அங்கே, மகாரமாகிய நாதத்தை ஓதிக்கொண்டிருக்க. தானே விளேகின்ற ஒப்பற்ற உதயசூரிய ஒளி விளேயும் என்றவாறு.

மூலாதாரத்தில் குண்டலி நிசனம் செய்தார்க்கு அனுபவம் முதிர்ந்து சகத்திராரத்தில் சதகோடி சூரியணேப் போன்ற ஒளியான திருமேனிபடைத்த சிவதெரிசனமும் சித்திக்கும் என்பதார். கல் - பலே; ஈண்டு உதயகிரி. மகாரம் - நாதர். (54)

> கல்லொளி யேயென நின்ற வடதிசை கல்லொளி யேயென நின்றனன் இந்திரன் கல்லொளி யேயென நின்ற சிகாரத்தைக் கல்லொளி யேயெனக் காட்டிநின் ருனே:

938

- இய எனின், இறைவன் தன்கோ மஃலமேல் விளக்காகக் காட்டியருளும் கருணேயை உரைத்துதல் நுகலிற்று.
- இ ள்: ஒளிபொருந்திய பலியாக மிலேபெற்ற படத்தையில் கமிலே மிலமீதுள்ள ஒளியாக, இந்திரகுகிய சிவபெருமான் நின்றனன். அங்ஙனம் நின்று, மாணிக்கக் கல்லினுள், ஒளிபோல நின்ற சிவமாகிய தன்னே, மிலமேலிட்ட தீபம் போல வீளக்கிக்காட்டி நின்முன் என்றவாறு.

முதலடிக்கண், ஒளி ஏய் கல் என ஙின்ற வடதிசை எனமாறி ஒளியோடு கூடிய இமயமஃலயாகவே காட்சி அளிக்கின்ற வடதிசைக்கண் எனப் பொருள் கொள்க,

இரண்டாமடிக்கண் கல் - கயிலாயம்; கயிலாயத துச்சியுள்ளாளுகிய கண்ணுதற்பெருமான், சயிலாய மகே மீதுள்ள ஒளியாய் நின்ருன் என்று, தம் அநு வக் காட்சி அறிவித்தவாறு. இந்திரன் என்றது, செல்வன் என்னும் காரணப்பொருளதாய், ஏரி நிறைந்தகோட செல்வளைகிய சிலத்தைஉணர்த்திற்று.

சிவம் எங்கும் ஙிறைந்து நிற்றற்கு மாணிக்கக் கல்லுள் ஒளி நிறைந்துள்ளமை உவமை. சிகாரம் – சிவம் மாமணிச் சோதிபோல எங்கும் நிறைந்த பொரு ளாசிய சிவம் மஃமீது விளக்கப்போல, இலக்காயிற்ற என்றவாறு. கல்லொளியேய் எனக்காட்டினுள் எனபதற்க மஃயினிடத்து எழுதப்பட்ட சித்திரம் போல எனப் பொருள் சொல்வாரும் உளர். (55)

தானே யெழுகுணத் தண்சுட ராய்நிற்குந் தானே யெழுகுணம் வேதமு மாய்நிற்கும் தானே யெழுகுண மாவதும் ஓதிடில் தானே யெழுந்த மறையவ னுமே.

939

இம் – எனின் : சிவபரம்பொருளிடத்து எழுகின்ற குணமே எல்லாமாயிருக்கும் தன்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : வேறு ஒரு முதல்வன் இன்மையால் தானே எழும் இறைமைக்குணங்களால், ஒளிவடிவாய் நிற்கும். இன்னும் அதனுல் வேதமாயும் மறையவ<mark>னுயும்</mark> நிற்கும் எனறவாறு.

ஆன் மாக்களுக்குப் போல, குணம் வேருநவரால் எழுப்பட்படாது ஆன்மாக்களுக்கு அருள்செய்ய வேண்டு <sup>த</sup>மனனும் திருவுள்ளக்குறிப்பு எழுந்தபோது அதுவே சூக்கும் பஞ்ச**கி**ருத்தியம் தனங்களாய்ச் செய்யத் ிதாடங்குகின்றது. அதனுலேயே குணமே சுட்ராய ஒளிவடிவாயும், வேதமாகிய ஒலிவடி வாயும். ക്കുഖ ீவதத்தை ஓதுகின்ற உருமேனி தாங்கிய ம**றைய**வனுயும் இருக்கும் என்பது கருத்து. (56)

மறையல ஞக மதித்த பிறவி மறையவ ஞக மதித்திடக் காண்பர் மறையவன் அஞ்செழுத் திண்ணிற்கப் பெற்ற மறையவன் அஞ்செழுத் தாமது வாகுமே. 940

இம் - எனின் ; சிலன் கொடுத்த இப்பிறவியிலேயே சிவமாந்தன்மையை எய்துக என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள்: ஆதிமறையவனுகிய சிவபரம்பொருள், தானு ஃவே எண்ணிக்கொடுத்த இப்பிறவியை, சிவஞானம் பெற்ற அந்தணஞக எல்லாரும் மதிக்கக் காண்பவர்கள், மறையவனுகிய திருவைந்தெழுத்துள் இருக்கப்பெற்ற மந்திர வடிவனுக அஞ்சேழுத்து வீளங்கும். அந்த அஞ்செழுத்து சிவபரம்பொருளாகிய அதுவேயாகும் என்றவாறு.

இறைவன் நாம் செய்த இருவிணக்கு ஈடாகத் தாஞகவே எண்ணிப்பார்த்து இப்பிறவியைத் தந்தார். எடுத்த இப்பிறவியிலே நாம், மெய்ஞ்ஞானம் பெற்ற மறையவஞ்க நடத்தல் வேண்டும். அங்ஙனம் நடப்பவர் கள். திருவைந்தெழுத்தைத் தியானிக்கப்பெற்ற புண் ணிய விசேடத்தால், அஞ்செழுத்து வடிவான மறை யவனே ஆவர் என்பது, 'அஞ்செழுத்தாமது மறையவன் ஆகும் ' என்று கூட்டுக. அது - பகுதிப்பொருள் விகுதி. திருவைந்தெழுத்து ஓதுவார் சிவமே ஆவர் என்பது கருத்து.

ஆகின்ற பாதமு மந்நவாய் நின்றிடும் ஆகின்ற நாபியுள் அங்கே மகாரமாம் ஆகின்ற சியிரு தோள்வவ்வாய்க் கண்டபின் ஆகின்ற வச்சுட ரவ்வியல் பாமே; 941

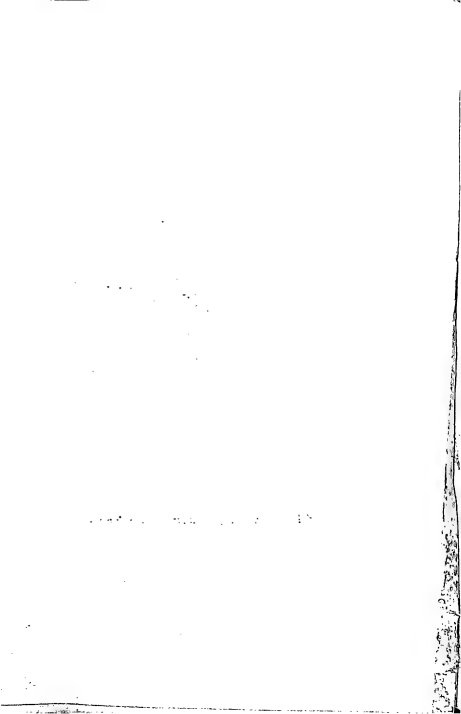
இம் – எனின், மந்திரமே மேனியாதலே அறிவித்து. நுதலிற்று

இ-ள்: இறைவனுடை திருவடிகள் இரண்டும், அந்நகாரமாய் ரிஸேபெறும். நாபிச்சுழியுள் அவ்விடத்தே மகாரம் பொருந்துவதாம். சிகாரம் இரண்டுதோளாய், வகாரத்தை வாயாகக் கண்ட பிறத இறைவன் திரு முடிக்கண் விளங்குகிற அச்சுடர் யகாரத்தன்மையை உடையதாம் என்றவாறு.

அவ்வியல் பாய இருமூன் றெழுத்தையுஞ் செவ்வியல் பாகச் சிறந்தனன் நந்தியும் ஒவ்வியல் பாக ஒளியுற நோக்கிடிற் பவ்வியல் பாகப் பரந்துநின்றுனே.



941-வது திருமந்திர விளக்கம்



இம் – எனின், மந்திரவடிவாகிய இறைவனே வேதமாயும் விளங்குகின்றுன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : அத்தகைய பிரணவம் உள்ளிட்ட சபஞ்சாக்கரமாகிய ஆநெழுத்தையும் தமக்குத் திரு மேனியாகக்கொண்டு செம்மையாகிய இயல்போடு சிவ பரம்பொருள் விளங்கினன். அவணே ஓகாரமாகிய பிரண வத்தின் தண்மையாக ஒளிபொருந்தத் தியானிக்கின் அவன் அக்கரங்களாலான பாவின் தன்மையாயு ம பரந்து நின்ருன் என்றவாறு.

அவ் வியல்பாய என்றது, அநார வாச்சியனுன சிவத்தின் இயல்பாய எனவும் பொருள்படும். இரு மூன்றெழுத்து என்பது ஓம் நம்சிவாய என்பதாய். செவ்வியல்பாக – செய்மைத் தன்மையோடு சிறந்த னன் – தமக்குச் சொருபமாகக் கொண்டு விளங்கினல். ஓ இயல்பாக – ஓங்காரத்தின் தன்மையாக. ஒவ்வு இயல் பாக எனக்கொண்டு ஒத்த இயல்பினதாக எனலுமாம். ப இயல்பு – பாவின்தன்மை – என்றது பாவடிவாகிய வேதத்தை; மந்திரமே வடிவானமகேசுரணப் பிரணவ வடிவாக எண்ணின், அவனே வேதவடிவாகவும் விளங்குவன் என்பதாம். (59)

பரந்தது மந்திரம் பல்லுயிர்க் கெல்லாம் வரந்தரு மந்திரம் வாய்த்திட வாங்கித் துரந்திடு மந்திரஞ் சூழ்பகை போக உரந்தரு மந்திரம் ஓமென் றெழுப்பே

943

இம் – எனின், மக்திரங்கள் வக்த வரலாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ-ள்: பலவாகிய உயிர்களுக்கும் இவ்வாறு மக்திரங்கள் பரவின. மேன்மையைத் தருகின்ற மக்திரங்களாகிய இவற்றைப் போருக்தப்பெற்று, உன்ண இடைவீடாமல் சூழ்க்திருக்கின்ற பகைவர்களாகிய பிறப்பிறப்புக்களும் அறியாமையும் கெட்டொழிய, இம்மக்திரங்களே ஏவு; ஞானவன்மையைத் தருகின்ற மக்திரமாகிய ஓம் என்பதை எழுப்பு என்றவாறு.

பல்லுயிர் என்றது விணேவிசேடத்தால் பலதரப் பட்ட உடம்புகின மேற்கொண்ட உயிர்கள் அண்த் தையும், மக்களுக்கன்றி மந்திரத்தால் பயன் யாதோ எனின, ஏடைய உயிர்களும் மந்திரங்கினத் தாம் கூற முடியாவீட்டாலும் பிறர் கூறக்கேட்டுப் பயன் எய்தி யமையைச் சேரமான ஏறிச்சென்ற குதிரை முதலிய வற்றிற்காண்க. வரம் - மேன்மை; நிணத்த வரங்களும் ஆம், வாய்த்திட – தானேவந்து வாய்க்க, மந்திரமும் மந்திரசித்திகளும் தேடி அலேவார்க்குக் கிடைக்கா; திருவருளால் தானே வந்தடையும் தன்மையன.

பெய்யும் மாரியால் பெருகு வெள்ளம்போய் மொய்கொள் வேலேவாய் முடுகும் ஆறுபோல் ஐய நின்மகற் களவில் விஞ்சைவந்து எய்து காலமின் றெய்திற் றென்னவே

944

எனக் கடிபரும் மந்திரங்கள் தாமாக வந்தெய்தும் தன்மையன என்பதை விளக்குதல் காண்க. புறஞ் சென்றவற்குப் பொற்கிழி கிடைத்தவாறுபோல, மந்தி ரங்கள் வலியவந்து கிடைப்ப, அதனே ஏற்றுப் பயன் கொள்ளுதல் வேண்டும் என்பது உணர்த்தியளாறு உரம் – ஞானவலிமை. ஓம் என்று உரந்தரு மந்திரம எழுப்பு எனக்கூட்டுக. ஓமென் றெழுப்பித்தன் உத்தம நந்தியை நாமென் றெழுப்பி நடுவெழு தீபத்தை ஆமென் றெழுப்பியவ் வாறறி வார்கள் மாமன்று கண்டு மகிழ்ந்திருந் தாரே.

944

இம் - எனின். ஒம் நம அம் என்று உச்சரித்து, அநாகத சிவத்தைத் தரிசித்தவர்கள் மன்று கண்டவராவார் கள் என்பது உணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ • ள: ஓம் என்னும் பிரணவத்தை உச்சரித்து, நாதத்தை மேல் நோக்கி வழச்செய்து, ஆன் மாவாகிய தனக்குள்ளே விளங்குகின்ற பரசிவத்தை நம் என்னும் பீசத்தால் விளங்கச் செய்து, அநாகதமாகிய புருவ நடு வுள் எழுகின்ற விளக்கொளிபோன்ற சிவத்தை அம் என்னும் பீசத்தால் எழச்செய்து, ஓம் என்பதை நாத மாகவும், நம் என்பதை அநாகதச் சிவச்சோதியாக வும், அம் என்பதை அதனேடு ஒற்றித்திருக்கிற உயிரா கவுமறிபவர்கள், நாதன் நடம்நலும் மாமன்றிகுக் கண்டு மகிழ்ந்திருந்தாராவர் என்றவாறு.

முலாதாரத்து, பிரணவ வடிவாகிய மக்திரமேனி யோடு இறைவன் எழுக்தா, ளியிருக்கினருர் ஆதலின் அவரை எழுப்பி அநாகத ராகிய புருவகடுவிற்கொண்டு வக்து கம் எனனும் மக்திரத்தாற்சேர்த்து, ஹம் என்ற ஆனமாவையும் ஒன்றச் செய்து, உணர்பவர்கள், பேரம்பலம் கண்டவாகள் ஆவார்கள் என்பது கருத்து, ஹம் என்பது எதுகைகோக்கி ஆம் என் ஆயிற்று.

இம்பக்திரத்திற்கு முதற்கண் ஓம் என்னும் பிரண வத்தை எழுடபித் தனது உத்தமகுருவாகிய சிவபெரு மான திருகாமத்தை கம என்பது முதலாகக்கொண்டு எழுப்பி, நடுநிலேத்தீவகமாகிய சிகாரமுதலாக நமக்குப் பொருந்துவதாம் என உச்சரித்து அவ்வாறு அறிபவர்கள், மன்றுகண்டு மகிழ்ந்திருப்பாராவர் என உரைத்தலுமாம். இப்பொருளில், நாம் என்று ' என்பது நமவென்று என்பதன் திரிபு. ஓம் நமசிவாய என்பதை ஓம் சிவாயநம என் உச்சரிப்பவர்கள் மன்று கண்டு மகிழ்ந்தவராவர் என்பதாம்.

ஆகின்ற சக்கரத் துள்ளே எழுத்தைந்தும் பாகொன்றி நின்ற பதங்களில் வர்த்திக்கும் ஆகின்ற ஐம்பத் தோரெழுத் துள்நிற்கப் பாகொன்றி நிற்கும் பராபரன் தானே.

945

இம் – எனின், முன்னர் ' அடைவினில் ஐம்பதும் ' என்ற மந்திரத்தாற் கூறியவண்ணம் யந்திரத்தைப் புறம்பாகப் பூசிக்கும்முறையை அகப்பூசையாக்கிப் பூசிக்க என அறிவித்தல் நுதலிற்று.

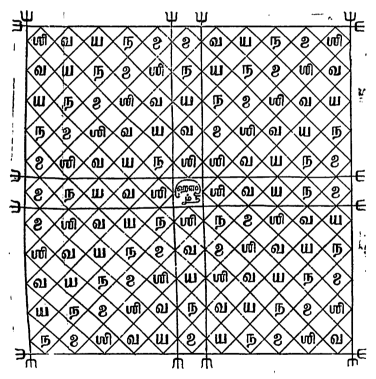
இ – ள் : இருபத்தைந்து அறைகொண்ட சக்கரத்துள் திருவைந்தெழுத்து வாகாக ஒன்றி நின்ற அறைகளில் இருக்கின்ற ஐம்பத்தொரு அக்கரங்களும் பதமொன்றிற்கு இரண்டெழுத்தாக உள்ளே நிற்க பராபரஞகிய சிவன், அவற்றில் பாகுபோல் ஒன்றி நிற்பன் என்றவாறு.

இதன் சக்கர அமைப்பை, முன் 924 - ஆம் திருமந்திரத்தின் அடிக்குறிப் கில் காண்க. (62)

பரமாய அஞ்செழுத் துள்நடு வாகப் பரமாய நவசிம பார்க்கில் மவயந9ி பரமாய சியநம வாமபரத் தோதிற் பரமாய வாசி மயநமாய் நின்றே.

946

946 - 950 திருமந்திரங்களின் விளக்கம்



946 - வது திருமந்திர விளக்கம்

இம் – எனின் : முற்கூறிய சக்கரத்தில் திருவைங் தெழுத்து நிற்கும் முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – எட்ட எல்லாவற்றிலும் மேலான அஞ்செழுத் துள், நடுவாக விளங்கும் மேலான யகாரம் முதலாக, யநவசிம என்று பார்க்கில், மயவநசி, சியநமவ, வசிமயந எனநின்று மேலாம் நிலேயை எய்துவிக்கும் என்றவாறு.

பரமாய அஞ்செழுத்துள் ஈடுவாகப் பரமா யாவசிம பார்க்கில், மயவாசி, பரமாய சியாமவ, பரமாய வசிமயா ஆய்ஙின்று பரத்துஓதின் ஆம் எனக்கூட்டிப் பொருள் கொள்க. (63)

நின்ற எழுத்துக்கள் நேர்தரு பூதமும் நின்ற எழுத்துக்கள் நேர்தரு வண்ணமும் நின்ற எழுத்துக்கள் நேர்தர நின்றிடில் நின்ற எழுத்துள்ளும் நின்றனன் தானே.

இம் - எனின்: பஞ்சாக்கரமே பூதங்களும் வண்ணங் களுமாகப் பொருந்தி ஙின்றன என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

947

இ - ள் : பஞ்சாக்கரமாய் ஙின்ற எழுத்துக்களே கோர்ந்த பூதங்களும், கோர்ந்த வண்ணங்களும் ஆம் ஆதலால் அவ்வெழுத்துக்கள் முறையாக ஙின்ருல் அவ் வெழுத்துள்ளே பரசிவம் ஙிஃபெற்றுத் தோன்றுவன் என்றவாறு.

நின்ற எழுத்துக்கள் என்றது சிம் முதலாக முறையே நின்ற எழுத்துக்கள் என்றவாறு. இவ்வைந்தெழுத்தையும் திருமேனியாகக் கொண்டு சிவபெருமான் நின்றனன் என்றவாறு. (64) நின்றது சக்கரம் நீளும் புவியெல்லாம் மன்றது வாய்நின்ற மாயநன் ஞடணேக் கன்றது வாகக் கறந்தனன் நந்தியுங் குன்றிடை நின்றிடுங் கொள்கைய ஞமே.

948

இம் – எனின் : திருவைக்தெழுத்தை ஓதியே அருள்கக்தி அகம்படிமைத் தொழில் பூணடான் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எங்தம் பரவியுள்ள பூமியெல்லாவற்றி லும், யந்திரம் நிலேபெற்றிருந்தது. அதனேத் தாம் விளங்தம் மன்றமாகக் கொண்டு எழுந்தருளியிருந்த இறைவணே நந்தியேம்பெருமான், கனருக மறைந் திருந்து பயன்கொண்டு திருக்கயிலே மலேயில் காவற் றலேமை பூணும் கொள்கையனுனை என்றவாறு.

புவியெங்கும் வியாபித்த சக்கரத்தையே தமது நிலக்களைக் கொண்டு நின்ற இறைவணே ஆவின் கன்ருகத் தனது உருமறைந்த நந்தியெம்பெருமான் தியானித்துக் கயிலேயங்கிரி காவற்றலேமை பூண்டான் என்பது கருத்து. மாயநன்டைன் - மாயாகாரியமான நல்ல நாட்டின் தலேவனும் நடத்துவோனும் ஆவன், கன்றதுவாகக் கறத்தலாவது ஆவின்பயண முழுதம் கொள்ளும் கன்றுபோல, சீகண்டசிவத்தின் அருட்பயணே முழுதம் கொள்ளுதல், கறத்தல் – தன்னுட் கொள்ளுதல் குன்று – கயிலே.

கொண்டஇச் சக்கரத் துள்ளே குணம்பல கொண்டஇச் சக்கரத் துள்ளே குறியைந்து கொண்டஇச் சக்கரங் கூத்தன் எழுத்தைந்துங் கொண்டஇச் சக்கரத் துள்நின்ற கூத்தே. 949 இம் - எனின், இருபத்தைக்து அறைகொண்ட இச்சக்கரத்துள்ளே, எல்லாம் பொருக்தியிருக்கின்றன என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கொண்ட இச்சக்கரத்துள்ளேயே விண யும் நன்மைகள் பலவாம். ஐவகைத் திருமேனிகளும் ஐந்து: எழுத்துக்களும், இறைவனுடைய நடனங் களும் அடங்கியுள்ளன என்றவாறு.

குறி ஐந்தென்றது, குறித்துணர்வதற்கு வாய்ப் பான சிவம், சத்தி, நாதம், பிந்து, சதாசிவம், மகேச் சுரம் என்பனவற்றை, அன்றி, ஈசானுதி பஞ்சப் பிரமசொருபம் என்றும், பிரமா விஷ்ணு ருத்திரன் மயேச்சுரன சதாசிவன் என்றும், மூலாதாரத்தைத் தவிர்த்த ஆதாரச்சக்கரங்கள் ஐந்து என்றும் உரைத் தலும் உண்டு. கூத்தன் எழுத்து ஐந்து, திருவெழுத் தைந்துமே கூத்தன் திருமேனியாதலின் இங்ஙனம் கூறப்பெற்றது.

வெளியி லிரேகை யிரேகையி லத்தலே சுளியில் உகாரமாஞ் சுற்றிய வன்னி நெளிதரு கால்கொம்பு நேர்விந்து நாதந் தெளியும் பிரகாரஞ் சிவமந் இரமே

**9**50

இம் – எனின், திருவம்பலச் சக்கரத்தின் உச்சியில் இடப்படும் உகாரவடிவாகிய சுழியின் இயல்புஉணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: வெளியில் இரேகையில் திருவம்பல மாகிய சிதம்பரச் சக்கரத்தின் இரேகையில், அந்தத் தஃப்பில் சுழிவடிவான உகாரம் பொருந்தும்; அதில் சு**ற்**றியுள்ளதான சுழி நெருப்பு; நேர்கொய்பு அசைக்கு ப**ரவுகின்ற காற்று;** சுழி – விக்கு, நேர்கோடு – காதம்; இதுவே தெளியும் முறையாம்; அதுவே சிவமக்திரமாம் என்றவாறு.

வெளியில் இரேகை - சிதாகாசவெளியில் இடப் பெறும் இரேகை வடிவான திருவப்பலச் சக்கரம் என்றவாறு. மீட்டும் இரேகைகள் என்றது அங்தத் திருவம்பலச் சக்கரத்திலுள்ள கோட்டில் என்றவாறு. அத்தலே என்றது அதன் தலேப்பில் என்றவாறு.

சுளியில் உகாரமாம் என்றது சுழிவடிவான உகார மாகும் என்றவாறு. சுழியில் என்பது எதுகைகோக்கித் திரிந்தது. சுற்றிய உகாரம் – வட்டமாகச் சுற்றியுள்ள முதற்பகுதி; அது நெருப்பின் வடிவாம்.

கெளிதரு கால்; உகாரத்தில் சுழியையும் கோ கோட்டையும் இணேப்பதற்காக வளேக்திருக்கின்ற கால் என்றவாறு. அது வாயு வடிவாம், சுழி காதமாகவும், கொம்பு பிக்துவாகவும் ஆதலும் உண்டு.

தெளியும் பிரகாரம் சிவமக்திரமே - இவ்வாறு தெளியும் முறைமையே சிவமக்திரமாம் என்றவாறு. பிரகாரம் – முறைமை. இது சுழிவடிவாகிய பிரணவ பஞ்சாக்கரத்தின் அமைப்பை அறிவிக்கின்றது. (67)

அகார வுகார கிகார நடுவாய் வகாரமோ டாறும் வளியுடன் கூடிச் கிகார முடனே கிவன்கிந்தை செய்ய ஒகார முதல்வன் உவந்துநின் ரூனே இம் - எனின், பிரணவத்தஃவைஞசிய இறைவன், பிரணவசகிதமாகிய சீபஞ்சாக்ரத்தைச் செபிக்க மகிழ்வன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஓ ் நமசிவாய என்று சடாக்கரத்தை இடக‰ பிங்கணகளோடு கூடிச்செபித்தும் சிகாரத்தொடு வைத்துச்சிவணத் தியானித்துமிருக்க, பிரணவநாதனுகிய பெருமான் மகிழ்ந்து நிற்பன் என்றவாறு.

செய்ய உவக்து நின்ளுன் எனவிரைவுபற்றி இறக்த காலத்தாற் கூறிஞர். அகார உகார சிகாரம் கடுவாய் ஓதுதல் – ஓம் கமசிவாய என்பதில், சிகாரம் காயக மணியாய் இருத்தல் காண்க. வகாரமோடு ஆறு என்றது, ஓம் வசியகம் என்பது. சத்திமுதலான சத்திபஞ்சாக் கரத்தை உச்சுவாச நிச்சுவாசங்களில், பிராணவாயுவோடு கூடிச் செயிக்கின் என்றவாறு, சிவாயகம் என்று சிவ எழுத்தை முதற்கண் நிறுத்தித் திருவைக்தெழுத்தின் பொருளாகிய சிவணத் தியானிக்க என்பது.

ஒகார முதல்வன் – பிரணவநாயகளுகிய இறைவன். ஆகவே ஓம் நமசிவாய, ஓம் வசியநம, ஓம் சிவயநம் என்று தியானிக்கில், இறைவன் மகிழ்ந்து வெளிப்படுவன் என்பது உணர்த்தியவாளும். (68)

அற்ற விடத்தே அகாரம தாவது உற்ற விடத்தே யுறுபொருள் கண்டிடச் செற்றம் மறுத்த செழுஞ்சுடர் மெய்ப்பொருள் குற்றம் அறுத்த பொன்போலுங் குளிகையே. 952:

இம் – எனின : சிவபரம்பொரு<sup>2</sup>ளத் தெரிசிக்கும் முறைமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் : ஆறு ஆதாரங்களும் கடந்த இடத்தே, அகாரப் பொருளாகிய சிவம் விளங்குவது ; அந்த இடத்தே பொருந்தி தானேவந்தெய்தும் பொருளேக்காண, அது குற்றத்தில் பொருந்தாத செழுஞ்சுடராய் மெய்ப் பொருளாய்த் தோன்றும். அதுவே ஆனமாக்களுக்கு அநாதியே பொருந்திய குற்றமாகிய ஆணவமலக் களிம்பை நீக்கிப் பொன்போற்செய்யுங் குளிகையாம் என்றவாறு.

அற்ற இடம் – இடமற்ற இடமாகிய துவாதசாக் தம். மூலம் முதல் ஆக்ஞை வரையில உள்ள இடம் ஆதாரம், அது உடம்பினுள் உற்ற ஒவ்வொரு இடமாதலின், அதணக் கடந்த துவாதசாக் தப் பெருவெளியை அற்றவிடம் என்றருளியது அகாரமது ஆவது; 'யாரு மறிவர் அகரம் அவன் என்று ' ஆதலின், அகாரத்தின் பொருளாகிய சிவம் விளங்கவதாம். அது: பகுதிப் பொருள் விகுதி. ஆவது – விளங்கவதாம். அற்றவ்விடத்தே எனற்பாலது எதுகை நோச்கித் தொகுத்தல் விகாரம் பெற்றது. 'அவ்விடத்தே உற்று ' எனமாறி அந்தத் துவாதசாக்தப் பெருவெளியில் பொருக்தி எனப் பொருள் கொள்க.

உறுபொருள் – தியானிப்பவர்க்கு வந்து உறுவ தாகிய சிவபரம்பொருள். சிற்றறிவினராகிய ஆன்மாக் களுக்குக் கற்பணயாலும் அடையமுடியாமல் கருணேயால் தானேவந்து உறும்பொருளாதலின் உறு தலேப் பொருளின் விணயாக்கி உணரவைத்தார்.

கண்டிட – அறிய, செற்றம் மறுத்த செழுஞ் சுடர்-இருளாகிய குற்றத்தைப் பொருந்தாதே மறுத்த செழுஞ்சுடராகிய மெய்ப்பொருள் எனக் கூட்டுக்க ஞான ஒளியாகிய பரசிவம் ஆணவாதி மலங்களேப் பொருந்தாது என்பதை விளக்கியவாறு. செற்றம் அறுத்த எனப் பிரிக்கின், செற்றத்தை ஆன்மாக்க ளுடையதாக உணர்க. பின்னர்க் 'குற்றமறுத்த' என வருதலின், இப்பொருள் கூறியது கூறலாம். தகுதி அறிந்துகொள்க.

துவாதசாக்தப் பெருவெளியில் பரசிவம் கோடி சூரியப் பிரகாசத்தோடு விளங்குபவர் என்ற பொருள் பட ''தூர்யகோடி சமப்பிரபம்'' என்று சிவாகமங்கள் தெரிவிக்கின்றன, ஆகையால், இங்ஙனம் அருளினர்.

குற்றமறுத்த பொன்: பொன்னுக்குள்ள குற்றம்; புறச்சாதனங்கள் நீக்கினும் நீங்காத அநாதியே உள்ள களிம்பு, அதீனப்போக்கிய குளிகைபோல்வது மெய்ப் பொருள் என்ற உவமையால் ஆனமாக்களே அநாதியே பற்றி நின்று, அறியாமையை விளேவிக்கும் ஆணவ மலக் களிட்பை அறுத்துச் சொக்கத் தங்கமாய் ஆக்கி யருளுவது பரசிலம் என உவமையடையால் பொரு ளடை புலப்படுத்தியவாறு, டெய்ப்பொருள் பொன் னுக்குக் குளிகைபோல்வது என விரித்துப் பொருள் காண்க. (69)

அவ்வென்ற போதினில் உவ்வெழுத் தாலித்தால் உவ்வென்ற முத்தி யுருகிக் கலந்திடும் மவ்வென்றென் னுள்ளே வழிபட்ட நந்தியை எவ்வணஞ் சொல்லுகேன் எந்தை இயற்கையே 953

இம் - எனின், பிரணவத் தியானத்தால் வரும் பயன் சொல்லொணுதது என்பதறிவித்தல் நுதலிற்று. இ - ள் : அ என்று உச்சரித்த காலத்திலேயே உ என்றும் உச்சரித்தால் உகரமாகிய முத்தியானது உரு வழிந்து ஒன்ளுகும். மகாரத்தோடு இணேத்து என் னுள்ளே வழிபட்ட அதனுல் விளேந்த சிவானுபவத்தை எவ்வாறு சொல்லுவேன் ? அது எமது தந்தையாகிய சீபரமேசுவரனது இயற்கையாம் என்றவாறு.

அ என்ற போதினில் உ எழுத்து ஆலித்தால் – அகார உகாரங்களே இயைத்து உச்சரித்தால்.

உ என்ற முத்தி – உகாரமாகிய முத்தி. முத்தி கருணேயாதலின், கருணே திருவருட்சத்தியாதலின், அதுவே கரைந்து உருகி ஒன்ருகும். அகரமாகிய சிவம் ஆதாரமாய், உகரமாகிய கருணே ஆதேயமாய், இரண் டுங்கலந்து ஓ என்ளுகி அந்தக்கரணமாகிய மனத்துட் படுங்காலத்து, மாயையாகிற மலத்தொடு பொருந்தி ஓம் என்று தியானித்து வழிபாடுசெய்ய வெளிப்பட்ட சிவத்தை எங்ஙனம் சொல்லுவேன் என்று வியக்தவாறு. ஓம் என்று ஒன்றுக்கிக்கூருது இங்ஙனம் பிரித்துக் கூறியது சொற்பொருள் விரித்தல் என்னும் உத்தி. இதனுற்பயன், சிவமும் சத்தியும் மாயையும் இயையப் அதணத் பரவெளியுள் பிரணவம் தோன்றுகிறது; வழிப் தியானிக்கச் சிவம் வெளிப்படும் என்பதாம் (70) பட்ட என்றும் பாடம்.

நீரில் எழுத்திவ் வுலகா ரறிவது வானில் எழுத்தொன்று கண்டறி வாரில்லே யாரிவ் வெழுத்தை அறிவா ரவர்கள் . ஊனில் எழுத்தை உணர்கிலர் தாமே இம் – எனின், பிரணவத் தியானமுடையார்க்கப் பிறப்பில்ல என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இந்த உலகில் பொருந்திய அறிவாகிய அது நீரில் எழுதிய எழுத்துப்போல நீலேயற்ற எழுத்தாம். பரநாதவெளியில் தோன்றுகின்ற எழுத்தொன்று உண்டு. அதனேத் தியானித்து அறிபவர்கள் யாருமில்லேயாம். இவ்வெழுத்தை அறிபவர்கள் யாரோ, அவரே, பிரமனுல் தலேயில் எழுதப்படும் 'பிரமலிபி' யை உணராதவர் களாவார்கள்; என்றது பிறப்பீல்லே என்றபடி என்றவாறு.

உலகாரறிவது சலகு ஆர் அறிவு அது – இல்வுல கத்தில் பொருந்திய அறிவாகிய அது; என்றது பாச ஞானத்தை; அது நீரிலெழுத்து என்றது, நிலேயற்றது என்பதாம். பாசஞானம் நிலேயற்றதாய், அறிதோறறி யாமையைப் பயப்பது. பதிஞானமோ, இறைவன் அறிளித்தாங்கறிந்து அறிவாயமாந்திருப்பது. இதனுனே நிலேயற்ற பாசஞானத்தை நீர்மேல் எழுத்து என்று அருளியது.

வான் - சிதாகாயம், வானிலெழுத்தென்றது, பிர ணவத்தை: சமட்டிஙிலேயில் பிரணவத்தை ஒன்ருக எண்ணுக என்பார், 'எழுத்தொன்று ' என்ருர் ஒலியுல குக்கெல்லாம் வித்து பிரணவமாதலானும், அதனேக் காண்பார் அறியராகலானும், 'கண்டறிவார் இல்லே ' என்ருர்.

ஊனிலெழுத்து – ஊன் ஆகுபெயர். உடம்பு என்றது ஈண்டு சிரத்தை உணர்த்திற்று. அதில் எழுதிய எழுத்து பிரமலிபி என அறிக. பிரணவத்தியானம் உடையாருக்குப் பிறப்பில்ஃயாகலின் ஊனெழுக்கை உணர்கிலா என்று அருளியது. (71)

காஸே நடுவுறக் காயத்தில் அக்கரம் மாஸே நடுவுற ஐம்பது மாவன மேஸே நடுவுற வேதம் விளம்பிய மூலம் நடுவுற முத்திதந் தானே

955

இம் – எனின், பிரணவமே, ஐம்பத்தோரக்கரமும் ஆவன என உணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ – ள்: பிராணவாயு அநாகதத் தானத்தைப் பொருந்தப் பராகாயத்தில் உற்பவித்த பிரணவமாகிய எழுத்து மாலேயாக நடுவிலே உற்ற ஐப்பத்தோரக்க ரங்களுமாவன. மேலும், அம்மாலா மந்திரத்தின் நடு விலே, வேதநடுவில் சொல்லப்பட்ட மூலமந்திரமானது பொருந்த முத்தியைத் தந்தான் இறைவன் என்றவாறு.

காஃ: ஐசாரியை. கால் – காற்று: ஈடு - புருவாடு வாகிய அநாகதஸ்தானம். காயம்; ஆகாயம் என்பதன் முதற்குறை; ஈண்டுப் பரமாகாயத்தை, காயத்திலக்கரம் காலோடு ஈடுவுற எனக்கூட்டுக்.

அக்கரமாலே ஐம்பது நடுவுற ஆவன. மாலா மந்தி ரங்களாகிய ஐம்பது எழுத்துக்களும் பிரணவத்தினின் றும் பிறப்பன; என்றது பிரணவமே எல்லா எழுத் துக்களுக்கும் வித்தாய் ஒலியுலகைப் படைப்பது. வேதம் நடுவுற விளம்பிய மூலம் – வேதம் மூன்றனுள் நடுவானது எசுர்; அதில் நடுவானது ஸ்ரீ ருத்திரம்; அதன் நடுவாக விளங்குவது கீவாயச என்னும் மூலமந்திரம். நடுவுற முத்திதந்தான்; மாலா மந்திரங்களின் நடு வாக மூலமந்திரத்தை மனத்துள் தியானிக்க வாசனு மலமும் அற்று முத்தி சித்திததலின் 'முத்திதந்தான்' இறைவன் என்று அருளியவாறு. நடு உற – தியானிக்க. (72)

நாவியின் கீழது நல்ல எழுத்தொன்று பாவிக ளத்தின் பயனறி வாரில்லே ஓவிய ராலும் அறியவொண் ணுதது தேவியுந் தானுந் திகழ்ந்திருந் தானே.

956

இம் – எனின் , மூலாதாரத்தில் உள்ள பிரண வத்தை இடமாகக்கொண்டு பெருமானும் பெருமாட் டியும் வீளங்குவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நாபித்தானத்தின் கீழேயுள்ள மூலா தாரத்தில் நல்ல எழுத்தாகிய பிரணவம் இருக்கிறது. பாவிகள் அதன் பயணே அறியார். பிரமணுலும், அது அறியமுடியாதது ; அதில், சிவமும் சத்தியும் எழுந் தருளி இருந்தார்கள் என்றவாறு.

நாபி, நாவி என நின்றது. நாபியின்கீழ் உள்ளது முலாதாரமதலின் இடம் சுட்டி உணர்த்தியவாறு. நல்ல எழுத்தென்று விசேடித்தது, பிரணவம் பஞ்சாக் கரமாய்ப் பெருடிபேறளித்தலின் ஒறை எறைது சமட்டிரிலேயை அதின் என்பது அத்தின் என விரித்தல் விகாரம்பெற்றது. பிணிக்கு மருந்து கையிலிருந்தும் பயன்கொள்ள மாட்டாதார்போல, பிரணவம் மூலாதாரத் திருந்தும் பயன் கொள்ளமாட்டாத அறிவின்மைக்கு வருந்தி அவர்களேப் பாவிகள் என்றது ஓளியர் : படைத்தலாகிய சிற்பத்தொழில் செய்யும் பிரமன் அவனுக்குப் பிரணவ ஒலி தெரிந்திருந்தும். அதனது பொருள் அறியாமையைக் கந்தபுராணத்து அயனேச் சிறைசெய் படலத்து வரலாற்ருன் உணர்க. அவன் அறியாதபொருள் தேவியும் தானுமாகத் திகழு கின்ற தன்மை. (73)

அவ்வொடு சவ்வென்ற தரனுற்ற மந்திரம் அவ்வொடு சவ்வென்ற தாரும் அறிக்லர் அவ்வொடு சவ்வென்ற தாரும் அறிந்தபின் அவ்வொடு சவ்வும் அனுதியு மாமே. 957

இம் – எனின், சிவமக்திரம் இவை எனத் தெரி வீத்தல் நுதலிற்ற

இ - ள் : சிவமக்திரமாவன ஒள, சௌ என்பன. இது யாருமறியாத உண்மை. இதணே அறியின் இம மக்திரங்கள் அகாதி என்பதை அறியலாம் என்றவாறு.

ஒள: இது ஹௌ என்பதன் திரிபாய் 'ஹ ' என் பதை மட்டும் உணர்த்தி ரின்றது. இவையிரண்டும் மகரத்தோடு கூட்டி உச்சரிக்கும் போது ஹம்ச மந்திர மாதல் தெளிக. இதுவே அசபை. ஹம் என்னும் ஆன் மாவும். சம் என்னும் சிவனும் அநாதி ரித்தியப் பொருள் என்பார், அவ்வொடு சவ்வும் அநாதியுமாமே என்றருளினர்.

மந்திரம் ஒன்றுள் மலரால் உதிப்பது உந்தியி னுள்ளே உதயம்பண் ணநிற்குஞ் சந்திசெய் யாநிற்பர் தாம தறிகிலர் சந்தி தொழுதுபோ யார்த்தகன் முர்களே

958

இம் - எனின், பிரணவம் அந்தணரும் அறியாத அருமையுடைத்து என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இதயத் தாமரையிலிருக்து எழுவதாகிய மக்திரம் ஒன்றுண்டு. அது உக்திக் கமலத்திலிருக்து சூக்குமமாய்த் தோன்றும். சக்தியாவக்தனம் செய்ப வர்களாகிய அக்தணர்கள் இதனே அறிகிலர், சக்தியா தேவியை வணங்கிப்போய் ஆரவாரித்து ஒழிக்தவர்க ளாவார்கள் என்றவாறு.

இதன் கருத்து, இதயத் தாமரையிலிருந்து எழு கின்ற பிரணவம் உந்திக்கண்ணதாகத் தோன்றும். இது பிரணவத்தோடு வேதத்தை ஓதும் வேதியர்க்கும் அறியப்படாதது என்பது கருத்து.

சந்திசெய்யாகிற்பர் என்றது கிரியைகளேச்செய்து அதனுல் விளேயும் ஞானத்தை அறிகிலர். இவர்கல செய்வன ஆரவாரத்தன்மையனவே என்பார் ஆர்த் தகன்ருர்களே என்ருர். (65)

சேவிக்கு மந்திரஞ் செல்லுந் திசைபெற ஆவிக்குள் மந்திரம் ஆதார மாவன பூவுக்குள் மந்திரம் போக்கற நோக்கிடில் ஆவிக்குள் மந்திரம் அங்குச மாமே

959

இம் – எனின், திரு ஐந்தெழுத்து உபகாரப்படும் முறைமையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நம்மால் சேவிக்கப்படுகின்ற மந்திரங்கள், எல்லாத் திசைகளிலும் வியாபித்துச் செல்லும். உயி ருக்கு உள்ளப்படுகின்ற மந்திரமாவன, ஆதாரங்கள் ஆறிலும் விளங்குகின்ற அக்கரங்கள். ஆறு ஆதாரங்களிலுமுள்ள, நான்கு இதழ்த்தாமரை முதல் ஆயிரம் இதழ்த் தாமரைவரை உள்ள மலருள தங்கிய மந்திரங்களேக் குற்றமற ஆராயின், ஆன்மாவிற்குச் சாதனமாக உள்ளப்படுகின்ற திருவைந்தெழுத்தாகிய மந்திரமே மலக்களிற்றை அடக்கும் அங்குசமாம் என்றவாறு.

சேவிக்கும் மந்திரம் திசைபெறச்செல்லும் எனக் கூட்டுக. இதன் கருத்து, நம்மால் தியானிக்கப்படுகின்ற மந்திரம் எல்லாத் திசைகளிலும் வெற்றியை உண்டாக்கும் என்பதாம்.

உள் மந்திரம் உ நிஃஎக்கப்படுகின் ஓ மந்திரம். ஆறு ஆதாரங்களிலும் விளங்குகின் ஓ அக்கரங்களே ஆவிக்கு உள்ளப்படும் மந்திரங்களாம். பூ என் றது ஆதாரங் களில் விளங்குகின் ஓ தாமரைகளே. போக்கறநோக்குத லாவது மறப்பும் நிணேப்பும் மாறி வராதபடி ஆதாரங் களேயும், அவற்றின் அதிதெய்வங்களேயும், அக்கரங் களேயும் எப்பொழுதும் இடைவிடாது எண்ணுதல்.

ஆவிக்கள் மந்திரம் – உயிருக்குள்ளே உயிர்க்குயி ராக விளங்குகின்ற சிவமந்திரம், அதனைல் மலநீக்கம் விளேதலின் மலத்தைக் களிருக எண்ணி ஏகதேசவுரு வகமாக மந்திரத்தை அங்குசமாக உருவகித்தார். (76)

அருவினில் அம்பரம் அங்கெழு நாதம் பெருகு துடியிடை பேணிய விந்து மருவி யகார சிகார நடுவாய் உருவிட வூறு முறுமந் திரமே இம் → எனின், திருவைக்தெழுத்தை உச்சரிக்கும் முறைமையும் அதனுலுறும் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அருவாயிருக்கின்ற ஆகாயத்தில் எழு கின்ற நாத மம், கருணே பெருகுகிற உடுக்கைபோலும் இடையினேயுடைய உமாதேவியார் விரும்பி அமர்ந்த விந்து, ம் கூடிச் சிகாரத்தை நடுவாக அமைத்து, ஆன்மாவானது உரு ஏற்றச் சிவானந்தத் தேன் ஊறும் எக றவாறு.

ஆகாயம் அருவாய் ஏனேய பூதங்களுக்கு விரிந்து இடங்கொடுத்து நிற்பது ஆகலின், அருவினில் அம்பரம் எறை அருளியது.

அங்கு எழுநாதம் என்றது, இயல்பாகவே எழு கிற நேர்கோட்டு வடிவாகிய நாதம்; அகாரமுமாம். உகாரமாகிய புள்ளி சிவசத்திக்கு இருப்பிடமாதலின் பேருகு துடியிடை பேணிய விந்து ' என்றருளியது. அம்பரம் சிவமும், நாதம் அதன் தத்துவமும், துடியிடை சத்தியும், விந்து அதன் தத்துவமுமாய் அமைதல் காண்க, மருவி சிகாரம் நடுவாய் என்றது, நாத பிந்து சேர்க்கையாகிய பிரணவத்தோடு கூடி, சிகாரத்தை நடுவாகக்கொண்டு உச்சரிக்க என்றது. ஒம் நமசிவாய என்று உச்சரிக்க என்றவாறு. உருவிடுதல் – செபித்தல். யகாரம் உருவிட – ஆன்மா உருவேற்ற.

உறும் மந்திரம் ஊறும் – அதனுள் உற்ற தேன் சுரக்கும். மந்திரம் என்பது கள்ளுக்கும் தேனுக்கும் பேயராதலின் அவற்றிற்கேற்ப ஊறும் என விகோ கொள்ளவைத்தார். சிவானக்தம், சிவனுடையதாய்ச் சீவனுக்குள்ளே ஊறுவதாகலின் ஊறும் என்ருர். (77)

விந்துவும் நாதமும் மேவி யுடன்கூடிச் சந்திர ஞேடே தலேப்படு மாயிடில் அந்தர வானத் தமுதம்வந் தூறிடும் அங்குதி மந்திரம் ஆகுதி யாமே

961

இம் - எனின், பிரணவத் தியானத்தால் அமுதம் சுரக்கும் என்பது அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சத்தியும் சிவமும் விருப்பி ஒன்று கூடி, ஆக்ஞாசக்கரத்தைச் சென்று அணேயுமாயின் பிரம கபாலமாகிய ஆகாயத்தினின்றும் அமுதம் ஊறும்; அங்கே தோன்றுகின்ற மந்திரமாகிய பிரணவம் ஓமத் திரவியமாம் என்றவாறு.

விக்து – சக்தி; காதம் – சிவம். சக்திரன் – சகஸ்ரார மாய சக்திரமண்டிலம். தலேப்படுதல் – கூடுதல். அக்தர வானத்து அமுதம் – மதிமண்டிலத்துள்ளிருக்து ஊறு கின்ற அமுதம். அங்கு உதி மக்திரம் – பிரமரக்திரத்து மோதி வெளிப்படும் பிரணவம். அமரர் விரும்ப கெய்யை ஆகுதிசெய்தால் தீ மேலோங்கி எழுதல் போலப் பிரணவமக்திரம் மூலத்திலிருக்து மேலெழு கின்றது என்பதாம்.

ஆறெழுத் தோதும் அறிவார் அறிகிலார் ஆறெழுத் தொன்முக ஓதி உணரார்கள் வேறெழுத் தின்றி விளம்பவல் லார்கட்கு ஓரெழுத் தாலே உயிர்பெற லாமே இம் - எனின் : திருவவக்தெழுத்தை ஒன்றில் ஒன்றடக்**கி,** சிவாக்கரத்தை மட்டும் ஓதவல்லார் உறு பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிரணவத்தோடு கூடிய சீபஞ்சாக்கர மாகிய ஆறெழுத்தையும் ஓதும் ஞானத்தை அறிய மாட்டாதவர் யார் ? ஆனுல் ஆறெழுத்தையும் ஒன் ருகவே ஓதி உணரமாட்டார்கள். வைகரியாக அன்றி அதிசூக்குமமாக ஓதவல்லார்க்குச் சிவ எழுத்தாகிய ஒன்றினுலேயே ஆன்ம ஆக்கத்தை அடையலாகும் என்றவாறு.

ஆெழமுத்து – ஓம் நமசிவய என்பது. ஆறு எழுத்து ஓதும் அறிவு அறிகிலார் ஆர் எனக் கூட்டிப் பொருள் காண்க, இதன் கருத்து தூலபஞ்சாக்கரத்தை ஓதும் அறிவு எல்லோராலும் எளிதில் இயலுவது ஒன்ரும்.

ஆறு எழுத்து ஒன்ருக ஓதியுணரார்கள்; அங்ஙனம் உணர்த்தலாவது நகார மகாரங்களே மாயையுளடக்கி, மாயையை வகாரமாகிய சத்தியுளடக்கி, யகாரமாகிய உயிர் மலம் மாயை கன்மங்களற்றதாயவழி அதனேச் சிகார வகாரங்களாகிய சிவசத்திகளினிடமாக அருக்க ஞெளியில் வீளக்கொளிபோலக் கலக்கச்செய்து, சத்தி யையும் சிகாரமாகிய சிவத்துளடக்கிச் 'சி' மட்டும் எல்லாம் அடங்க நிற்கும் பரசிவ நிலேயை ஆராய்க்து தெளிதலாம். இது எல்லார்க்கும் எளிதில் இயைவதன் ருகலின் ஓதி உணரார்கள் என்றது.

முயற்சிப்பிறப்பானும், இடப்பிறப்பானும் எழுத் தொலிகள் வேறுபடுதலால் விஃாயும் வைகரிவாக்கு தன்செவிக்கும் கேளாவண்ணம் நுணுகித் தியானிக்க வலலார்க்கு என்பார் வேறெழுத்தின்றி விளம்பவல் லார்க்கு என்றருளினர். வல்லார்க்கு என்பது அங்ஙனம் விளம்பமாட்டாமையை உணர்த்தி நின்றது.

ஓிரமுத்து – 'சி' என்னும் சிவாக்கரம். உயிர் பெறுதலாவது உயிர் எய்தவேண்டிய உறுதியைப் பெறுதல், ஆகவே மலமாயைகளேக் கெடுத்த உயிர் சத்தி சிவத்தில ஒடுங்கி, சத்தியும் சிவத்தில ஒடுங்கி நிற்கும் ஙிலேயைத் திய னிக்கில் உயிர் எய்துதறகரிய இன்பநிலே எய்தும் என்பதாம்.

இதற்கு வேறு கூறுவாரும் உளர். அதற்கேற்ற சொற்களில்லாமையைக் கண்டுதெளிக. (79)

ஓதும் எழுத்தோ டுயிர்க்கலே மூவைஞ்சும் ஆதி எழுத்தவை ஐம்பதோ டொன்றென்பர் சோதி எழுத்தினில் ஐயிரு மூன்றுள நாத எழுத்திட்டு நாடிக்கொள் வீரே. 963

இம் - எனின் : ஐம்பத்தோரக்கரங்களும் ஆறு ஆதாரத்தில் அடங்குமுறை உணர்ததுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முதற்கண் ஓதப்படும் எழுத்தோடு, உயிர் எழுத்துக்கள் பதிணந்தும், முதல் எழுத்துக்க ளாகிய கெய்யெழுக்களோடும் பிரணவத்தோடும் கூட் ஐப்பத்தோரக்சரபாம் என்பர். சோதிவடிவான பிரணவத் தின்கீழ் ஆதாரங்கள் ஆறுள்ளன. அவற்றை ஒலியெழுத்தாகச் செய்து அறிந்துகொள்ளுங்கள் என்றவாறு.

அங்காத்தலாகிய எழுத்து முதற்கண் ஓந்ம் தொழில ஒன்ளுஃலயே ஓதப்படும் எழுத்தாகிய அகரம். அதனேடு, உயிர்க்கஸ் மூவைந்து கூ முதல் சு. வரை யுள்ள பதிணேக்தெழுத்துக்கள் ஓ நம் எழுத் தோடு உயிர்க்க2ல மூலைந்து சு முதல் சு: வரையுள்ள பதிறை எழுத்துக்கள். உயிர் எழுத்தைக் கணே என்றது அளையே டெய் பெழுத்துக்களுக்கு வீளக்கம் தருவதாகலின். ஓநும் எழுத்து என்று அகரத்தைப் பிரித்தது எல்லா எழுததுக் களுக்கும் உடனுப் எல்லா உயிர்களுக்கம் ஒன்குப் சிலம் போல இருத்தலின். ஆதி எழுந்து – முத ஃலழு நது. , எருமே குடற்பில் மெர்ரின் மெர்ந்த, ஆவ்பிரிறியு முற்பகுதியில் கூறிய உயிரெழுத்தொழிய, பாரிச்சடத் தால பெறப்பட்ட முதலெழுத்து. அவை கம்முதல் கூடி வரையுள்ள முப்பத்து நான்காம். ஆக ஐம்பது, இதனுடன் ஒன்று பிரணவம்; ஆக ஐம்பத்தொன்று.

முலாதாரமுதல் ஆறு ஆதாரங்களிலும் ஐம்பது எழுத்துக்கள் கிற்குமுறை வருமாறு :

சோதி எழுத்து – ஆஞ்ஞையென்ற மேலாதாரத் தின்மேல் திரிகோணமிருக்கிறது; அதில் சோதி வடி வான பிரணவம இருக்கிறது. இதுவே அந்தராத்மா. இது தீப சோதிபோல மூலாதாரம் முதல் பிரமரக்திரம் வரை ஒளியைச் செய்கிறது.

நாத எழுத்து இட்டு நாடிக்கொள்வீர்: இதனே ஒலியெழுத்துக்களாக உச்சரித்து அந்தந்த ஆதாரங்களில் நிலேபெறுத்தித் தியானியுங்கள் என்பதாம். இதன் கருத்து, சோதி (ஒளி) பெழுத்தை நாத (ஒலி) எழுத்தாகத் தியானிக்க எனச் சாதகராவார்க்கு உணர்த்தியவாரும். இம்மரபு அறியாதர் இம்மந்திரத்திற்கு வேறு உரைகூறி இடர்ப்படுவர். இவற்றிற்கரிய பிரமாணங்கள் வடமொழி யோக நூல்களில் உள்ளன.

விந்துவி லுஞ்சுழி நாதம் எழுந்திடப் பந்தத் தஃவி பதினுறு கஃியதாய்க் கந்தர வாகரங் காலுடம் பாயிஞள் அந்தமும் இன்றியே ஐம்பத்தொன் ருயதே. 964

இம் – எனின் : மாதிருகா பக்திரங்களே தேவியின் திருவுரு என்றல் நுதலிற்று .

ஓ – ள் : சுழி வடிவான விக்துவிலும் நாதம் எழ, சிருட்டி யுன்முகமாகிய சத்தி பதினுறு கலேகளாக, கழுத்து வாய் கை கால் முதலான உடம்பாயினுள். அக்ஷரங்கள் ஐம்பததொன்குயின் என்றவாறு.

சுழி விந்து வில் என மாறு க. விந்து (O) சுழிவடி வாயது. நாதம் (—) நேர்கோட்டு வடிவாயது. இரணடும் இணேயும்போது 'உ' ஆகிறது. உ: இது சக்தியட்சரம். விந்து நாத இணேப்புச் சக்தியாக. அது பதிறை கலேயாக, அவைகளே அம்மைக்கு அவயவங்களாயின் என பதாம். பதினுறுக‰சளாவன உயிர் ஒன்றும், ஐவர்க்கம் ஐந்தும். யார இ வ மு ஷ வ ஊ கூடி ஓம் என்பவை ஒவ்வொன்று சப் பத்தும் ஆகப் பதினுறு கணேகள். அக்கரங்களேக் கணேயென்றது, ஞானவிளக்கம் செய் தலின். யகாராதி பத்தும் இனமின்றித் தனியெழுத்துக் களே ஒவ்வொரு கணேயாயின என்றுணர்க. (81)

ஐம்ப தெழுத்தே அணேத்தும்வே தங்களும் ஐம்ப தெழுத்தே அணேத்தாக மங்களும் ஐம்ப தெழுத்தேயு மாவ தறிந்தபின் ஐம்ப தெழுத்தும்போய் அஞ்செழுத் தாமே.் 965

இம் – எனின் : எல்லாம் ஐர்பதெழுத்துக்களே ; ஐப்பதும் ஐந்தாகும் என்பது உணர்த்திற்று.

2

இ – ள் ச பிரணவம் ஒழிக்த ஐம்பதெழுத்துக்களே வேதங்சுளும், ஆகமங்களும், அ‱த்தம் ; இவ்வைம்ப தெழுத்தின் கண்ணும் பொருந்திய பய‰ அறிக்தபின், இவைகள் அகன்று ஐக்தெழுத்தா சம் என்றவாறு.

ஐம்பதெழுத்து ஏயும் ஆவது அறிந்தபின் எனப் பிரிக்க, வேதசிவாகமங்களாக விரிந்துகின்ற ஐம்பது எழுத்துக்களாலாய பயகோயறிந்தபின், அவை அடங்கி அ, உ, இ, ஏ, ஒ எனவும் திருவைந்தெழுத்தாகவும் சிற்கும் எனபது கருத்து. (82)

அஞ்செழுத் தாலந்து பூதம் படைத்தனன் அஞ்செழுத் தாற்பல யோனி படைத்தனன் அஞ்செழுத் தாலிவ் வகலிடந் தாங்கினன் அஞ்செழுத் தாலே அமர்ந்துநின் ருனே. இம் – எனின், ஐந்தெழுத்தால் அகிலமும் விளேக் தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று•

இ - ள் : ஐக்தெழுத்துக்களால் ஐம்பூதங்களும், பல யோனிகளும் படைத்தனன் / அவற்றுலேயே இவ் வுலகத்தைக் காத்தனன்; அவற்றுள் ஒன்ளுயும் அமர்க் தனன் என்றவாறு.

ஐந்தெழுத்துக்களில் சி சுர வகாரங்கள் சிவமும் சத்தியுமாம் ஆதலின் அவ்விருவரும் முதலாக மகாரமாகிய மாயையிற்கூட்டி யகாரமாகிய உயிர்களே நகாரமாகிய திரோதாயியைக்கொண்டு மறைப்பி<u>த்து</u> வினேபபோகம் ஊட்டிக் காத்துவருதலின் இங்ஙனம் கூறிஞர். பலயோனி – எண்பத்தநான்கு நூருயிரமான பிறவி ஃவறுபாடு. பூதம படைத்தனன் என்றது உலகம் படைத்ததை , யேரனிபடைத்தனன் என்றது யோனி யில் பிறக்கப்படைத்தான என உயிர்களே உடலொடு கூட்டிப் படைத்தமையை, உட்லெடுத்த உலதம் கூடவே போகம் படைத்தபையும், அகலிடம் தாங்கினன் என்றமையால் உலகம் தமகால எல்லே வரை அழியாமல்தாங்கிய திதியும், அமர்க்துகின்றுன் என்பதால் அஞ் செழுத்தே தமது திருமேனியாகக் தொண்டு எல்லாவற்றையும் தமமுள் அடக்கித் தான் மட்டுமாக அமர்ந்து நின்ளுன் எனச் சங்காரமும் கூறப் (83) பட்டமை காண்க.

வீழ்ந்தெழ லாம்விகிர் தன்திரு நாமத்தைச் சேர்ந்தொழி யாமல் தொடங்கும் ஒருவற்குச் சார்ந்த விணத்துயர் போகத் தலேவனும் போந்திடும் என்னும் புரிசடை யோனே இம் – எனின் : திருவைந்தெழுத்தால் போக**மும்** மோட்சமுமாம் எனல் நுதலிற்று.

இ • ள் : விகிர்தடையை இறைவன் திருகாமமாகிய திருவைந்தெழுத்தை, மனஞ்சோர்ந்துவிடாமல் செபிக் கும் ஒருவற்த, போகத்தைத் துய்த்தலாகிய வீழ்தலும் அதனின்று மீளுதலாகிய எழுதலும் ஆம், புரிசடை யோனுகிய தலேவனும், ஆன்மாக்களோக்கி 'உங்களேச் சார்ந்துள்ள விக்ககளும், அவற்கும் வினேயும் துன்பமும் கீங்க (வீட்டுலகிற்த) வாருங்கள் ' என அழைப்பார் என்றவாறு.

போகம், விருப்பத்தால் விளவதாகலின் வீழ்ந்து என்ளுர். வீழ்தல் – விரும்புதல், எழல் – போகத்தினின்று மீளல்; முத்தி. ஆகவே தூல, சூக்கும் பஞ்சாக்கரங்கள் போக மோட்சங்களேத் தருவதாம் என்பது. சோர்ந்து – மறந்து. ''நாதன் நாமம் நமச்சிவாயவே '' என்பதும் ''நான் மறக்கினும் சொல்லுநா நடிச்சிவாயவே '' என்பதும் ஈண்டு இணேத்து எண்ணத்தக்கன. புரிசடையான் – ஐந்து, ஏழு, ஒன்பது, பதி இரைறு, பதின் மூன்று புரிகளாகப் பிரிந்துள்ள சடையை யுடையவன். சடை – திருவாதிரைநாள். புரிசடையான என்பதனேச் சடை – திருவாதிரைநாள். புரிசடையான என்பதனேச் சடை புரியான் என விகுதி பிரித்துக்கூட்டித் திருவாதிரை நாளே விரும்புதலேயுடையவன் எனவும் கூறலாம்.

சீபஞ்சாக்கர செபத்தால் விணேகெட், இறைவன் போந்திடும் (வாரும்) என்னும் என்பதாம். இதனுல் இம்மை மறுமை இன்பங்களும் உண்டாம் என்பது உணர்த்தப்பட்டது.

**உண்**ணு மருந்தும் உலப்பிலி காலமும் பண்ணுறு கேள்வியும் பாடலு மாய்நிற்கும் <del>விண்ணி</del>ன் றமரர் விரும்பி அடிதொழ எண்ணின் றெழுத்தஞ்சு மாகிநின் ருனே. 968

**இம் –** எனின்**,** சீபஞ்சாக்கர வடிவாய் ரிற்கும் **சிவன் மருந்**து முதலிய எல்லாமாக உதவுவன் எபைது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் ச கவர்க்கத்திலிருக்கின்ற அமரர்கள் வந்து அன்பு பூண்டு அடிவீழ்ந்து வணங்க, பாசங்களினீங்கிய ஆன்மாக்களின் உள்ளத்தினின்று சீபஞ்சாக்கர வடிவாக நிலேபெற்ற சிலம், அவர்கள் உண்ணுகிற அமுதமாயும், வற்ருத காலதத்துவமாயும், இசையொடு பண்டுளுடுகூடிய பாடலாயும் நிற்பன் வேதமாயும், என்றவாறு.

அவரவர் பரிபாகநிஸக்குத் தகப் பரமனிருப்பன் என்பதை, பசுபுண்ணிய பேலீட்டால் சுவர்க்காதி பதவிகளேப்பெற்ற விண்ணவர்கள் விரும்பி அடிதொழு அவர்களுக்கு அமுதாய் இருப்பன்: காய சத்தியாகிய யோகப்பயணே விருப்புவார்க்கு அழிவற்ற காலமாயிருப்பன்; விதிமார்க்கங்களே விரும்புவார்க்கு வேதமாயிரப்பன்: பக்திமார்க்கத்தை விருப்புவார்க்குப் பண்ணுறு பாடலாக இருப்பன் என உணர்த்தியவாறு.

இங்ஙனமன்றி அமுதாய் - அதன்பயனுப அமரத்வ ராயும், கேள்வி அறிவாய் – அதன் காரணமாய பண் ணுறு பாடலாகவும் இருப்பன் எனலுமாம். அமுது

உண்டவர் சாளர் ஆதலின் மருக்தும் கால முமாய் நிற்கும் என்றருளியது. விண்ணின்றமரர் என்றது அவர்கள் தாம் அடைக்த பதவியில் நீடித்திருக்க மருக்து உண்டு உலப்பிலாக்காலம் வாழ விழைவர்; வியோர் கேள்வியும் பாடலுமாக அனுபவித்து அன்பு கெறியில் தலேசிறக்க எண்ணுவர். இக்த இருவகையார்களும் எண்ணியாங்குச் சீபஞ்சாக்கர செபம் பயனளிக்கும் என்பதாம். (85)

ஐந்தின் பெருமையே அகலிட மாவதும் ஐந்தின் பெருமையே ஆலய மாவதும் ஐந்தின் பெருமையே யறவோன் வழக்கமும் ஐந்தின் வகைசெயப் பாலனு மாமே. 969

இம் – எனின், சீபஞ்சாக்கரப் பெருமையைத் தெரிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இவ்வகன்ற உலகம் மாற்றமும் அழிவு மின்றி நிஃபெற்று எருவது, சீபஞ்சாக்கரப் பெருமை யாலேயேயாம். ஆலயங்கள் அமைவது சீபஞ்சாக்கரப் பெருமையாலேயோம். தரும சொருபியாயபெருமான் கருணே வழங்குவதும் சீபஞ்சாக்கரப் பெருமையாலே யாமு. ஆதவால், சீபஞ்சாக்கரத்தைச் செயிக்குமுறை தெரிந்து செயிக்க அவனே பரிபாலகஞைக எழுந்தருளுவன் என்றவாறு.

ஆலயமாதலாவது, கருப்பக்கிருகம் சிகரம்; அர்த்த பண்டபம் வகரம்; இடபா எழுந்தருளிய மகாமண்டபம் யகரம்; கூத்தப்பிரான இருக்கும் மனறம் ககரம்; பலிபீடம் மகரம். ஆக கருவறை முதல் பலிபீடம் வவர சீபஞ்சாக்கரவடிவாத‰ ஓர்க. பாலன் – காப்பவன். வகை செய்தலாவது ஓது முறை அறிக்து ஒதுதல். (8**6)** 

வேரெழுத் தாய்விண்ணுய் அப்புற மாய்நிற்கும் நீரெழுத் தாய்நிலந் தாங்கியும் அங்குள்ள சீரேழுத் தாயங்கி யாயுயி ராமெழுத் தோரெழுத் தீசனும் ஒண்சுட ராமே. 970

இம் - எனின், அகாரவடிவின்றைய இறைவன் அக்கரங்கள் அமேத் தமாய் ஒண்கடருமாவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: பிரண வமாயுர், ஆகாயபீசமாயும், அதற குப்பின எண்டைப்படும் முறையின் நிற்தம் வாயு, தேயு, அப்பு பீசங்களாயுர், நிலமாகத் தாங்கிரிற்கும் பிருதிவி பீசாராயும், ஐம்பூதங்களிலும் வியாபித்துள்ள சிறப்பெழுத்தாகிப் சிகாரமாயும், அதற்கு உடலாக வுளை வகாரமாயும் நின்றுஒண்சுடராவன் என்றவாறு.

உயிராம் எழுத்து ஓிரமுத்து ஈசன், ஆய் ஒண் சுடர் ஆம் எனக்கூட்டுக.

உயிராம் எழுத்து ஓிரழுத்து – உயிரெழுத்துக் கள் இயங்குதற்குக் காரணபாய் எவலாவற்றேடும் கலந் துள்ள ஓிரழுத்தாகிய அகரம். அகரம் ஈசன். சிவனே அகரமாதஃயும், நிறைந்திருத்தஃயும் 'அகரவுயிர் போலறிவாகி யெங்கும் நிகரிலிறை நிற்கும் நிறைந்து ' எனனும் திருவருட்பயன் கொண்டு தெளிக்.

வேராய்: வேர் – மூலம். வேராய் – மூல எழுத் தாகிய பிரணவமாகி. பிரணவமே எலலாவற்றிற்கும் மூலமாதலின் இங்ஙனம் அருளியது. விண்ணுய் -ஆஙாய பீசமாகிய ஹம். அப்புறமாய் நிற்கும் நீரெழுத்தாய் எபைதனுள் ஆகாயத்தையடுத்து அதன்பின்னிற்பவை யாகிய வாயு, தேயு, அப்பு பீசங்கள் அறிவிக்கப் பெற்றன. நிலம் தாங்கி- நிலமாகிய அணத்தையும் தரித்து நிற்பதர்ய பூதம். ' மண்கடினமாய்த் தரிக்கும் ' எனற இலக்கணம் தெளியநின்றது இச்சொற்குமுடர். அங்குள்ள சீரெழுத் தாய் – ஐம்பூதங்களிலும் தனித்தனியே வியாபீத்தள்ள சிறப்பான எழுத்து, 'சி' என்னும் சிவாக்கரம்.

அங்கியாய்: அங்கத்தையுடையது அங்கி, அங்கி யாய் – சத்தியக்கரமாய். சிகாரம உடலாய். வகாரம் உயிராய் என்றவாறு.

ஒண் சுடர் ஆம் - ஒளிபொருந்திய சுடர் ஆவன் ; என்றது சிவம் சுடரும், சத்தி ஒளியுமாக இயைந்து இருவரும் வேற்றிய வொண்ணுத நிலேயில் நிற்றலின் ஒண் சுடராய் இயைந்து ஒன்ளுய் நிற்பர் என்பதாம்.

இரண்டாமடியிறுதியை 'அங்குளன்' எனப் பாட் மோதி, பிரணவமாய், ஐப்பெருப்பூத எழுத்துக்களாய் அவற்றிற்கு அப்பாலுமாய் நிற்பன். இவ்வெழுத்துக்களாக கின்றியக்கும் சிவன ஒளிப்பிழம்பினன் என்று முடிபு காணுது உரைவகுப்பாரும், உயிராம் எழுத்து அன்ன மந்திரம் ஒண்சுடர் துரியாதீதசிவம் என உரை கூறுவாரு மாகப் பலருளர்.

எங்ஙனமாயினும் இத்திருமக்திரம், ஈசன் ஓிரழுத் தாய்த் தோன்றிப் பலவாய் விரிக்து, இரண்டாய் அடங்கி, ஒண்கடராய் (அதாவது சிவசத்தி அபின்னமாய் ரிற்பன்) என்ற மக்திராவதார உண்மையைப் புலப் படுத்துவது என்பது தெளிவு. உண்மைவிளக்கத்திலும் பஞ்சபூத பீசங்கள் ஆகாயமுதல் முறையே ஹம், யம், ரம், வம், லம் என்பனவாதஃயமிக, ஆகமத்துணிவும் இதுவே. (87)

நாலாம் எழுத்தோசை ஞாலம் உருவது நாலாம் எழுத்தினுள் ஞாலம் அடங்கிற்று நாலாம் எழுத்தே நவிலவல் லார்கட்கு நாலாம் எழுத்தது நன்னெறி தானே:

971

இம் – எனின் : வகாரத்தைச் செபிப்பார்க்கு வரு<sup>ம்</sup> பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நம்முதலாக ஓதும் சீபஞ்சாக்கரத்துள் நாலாமெழுத்தாகிய வகார ஓசை உலக உருவானது. ஆதலால் அவ்வெழுத்துள்ளே உலகம் அடங்கிற்று. அதனேச் செபிக்க வல்லார்க்கு அதுவே தாரகமாய் நின்று நன்னெறி காட்டுவதாம் என்றவாறு.

நாலாம் எழுத்து ஞாலவுருவது என்றது மாயை சக்திகாரியமாதலானும், அதுவே உலகவுருவாய் நிற்ற லானும் என்க. இது சிருட்டி கூறியது. தோன்றிய இடத்து ஒடுங்குதல் நியமமாதலின் பின்னடி நாலாம் எழுத்தினுள் ஞாலம் அடங்கிற்று என்றருளியது. நாலாம் எழுத்தது நன்னே நிதானே - சத்தியாகிய திருவருளே நன்னேறியாகும் என்பது உணர்த்தியவாறு. திருவருள் வழிகாட்டவில்லேயாயின் நாக கேக் கூடுவுதெப்படி யென்க. அதிகாரிபேதங்கருதி நம்முதலாம் முறை கொண்டு இவ்வண்ணம் அருளப்பெற்றது. (88)

இயைந்தனள் ஏந்திழை என்னுள மேவி நயந்தன ளங்கே நமசிவ என்னும் பயந்தீன யோரும் பதமது பற்றும் பெயர்ந்தனன் மற்றும் பிதற்றறுத் தேனே, 972

இம் - எனின், திருவருள் பெற்றமையால் காமியப் பயணேக்கருதும் ரிலேயும் அற்றதென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சீபராசத்தி ஆன்மாவாகிய அடியேன் உள்ளத்தை விரும்பிப் பொருந்திஞள் ; அதனேயே விரும்பி அங்கே அமர்ந்தனள்; அதஞல் நமசிவ என் னும் காமியங்கருதிச் செபிக்கும் நிலேக்கண்ணுள் வ பற்றும் நீங்கினேன்; வேறு பிதற்றல்களேயும் ஒழிந்தேன

முன் திருமந்திரத்தில் கூறியாங்கு நமசிவய என்ப தில் நாலாவது எழுத்தாகிய வகாரத்தைச் சிந்தித்த அடியேனுள்ளத்தைப் பராசக்தி விரும்பியமர்ந்தாள்; அதனுல் காமியங்கருதிப் செய்யப்படும் நம் முதலான மந்திரப்பற்றும் அற்றது; காமியம்கருதிப் பிறதெய்வங் களேப்பற்றிப் பிதற்றும் பிதற்றல்களும் நீங்கின என்சு. நம்முதலாக ஓதுவார் உயர வகாரத்தைச் சிந்திக்க என்றும், சிந்தித்தால் வருபயனிது வென்றும் விளக்கி யருளியவாறு. நமசிவ என்பதனுள் யகரம் இல்ஃமே எனின், 'என் ' என்றதால் ஆன்ம எழுத்தாகிய யகரம் குறிக்கப்பெற்றது. தியானிப்பவன் ய. தியானிக்கப் படுபொருள் சிவ, கழன்ற பொருள் ந ம க்களாகிய மலங்கள். ஆகவே நிஷ்காமிய இச்சை விளேந்தது என்பதாம். ஆமத் தினிதிருந் தன்ன மயத்திண் ஓமத்தி லேயுதம் பண்ணும் ஒருத்திதன் நாம நமசிவ என்றிருப் பாருக்கு நேமத் தஃலவி நிலவிநின் ருளே.

973

இம் – எனின், நமசிவ எனத் தான் ஓன்றிஙின்று தியானிப்பார்கட்குச் சத்தி வெளிப்படுவாள என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அரிசியினிடமாக இனிது வீற்றிருந்து அன்னமயமாகப் பக்குவமாகச்சென்றதை, ஓமகுண்ட மாகிய வயிற்றத்தீயில் ஆகுதி பணணுகின்ற பராசத்தி யின் அடிமைகளாகிய நாம, அந்த நமசிவ என்று, தானற்று நிற்பார்க்கு, நியமத் தலேவியாகிய பராசத்தி விளங்குவாள் என்றவாறு.

ஆமம் - அரிசி. ஆமத்தினிதிருந்து - உண்ணும் உணவில் சுவையாக ஒன்றியிருந்து. அன்னமயத்தின் -பக்குவமான அன்னமயத்தை. ஓமம் - வயிறு / அன்னு சயம் / சத்தியே வயிற்றில் அக்கினியாக இருந்து அன்னத்தைச் சீரணிக்கச்செய்து ஆன்மாக்களேக் காக் கிருள் என்பது. ஒருத்திதன்நாம் - சத்தியின் அடிமை களாகிய நாம் ; என்றது ஆன்மாக்கள். அநம்சிவ என்றது ஆன்மாக்களாகிய யகரம் அந்நான்கனுள் சித்தினிடமாக ஒன்றிப்போக என்பதும் ஆம்.

நேரத்த‰வி ⊶ நியதிகட்குத் த‰வியாகிய அன்ணே. நிலவி நின்ருள் ⊶ ஆன்மாத் தோன்ருதபடித் தானே (எல்லாமாய்) முழுதுமாய்விளங்கிஞள் என்பதாம். (90) பட்டம் பரிசே பரமஞ் செழுத்ததின் இட்ட மறிந்திட் டிரவு பகல்வர நட்டம தாடு நடுவே நிலயங்கொண் டட்டதே சப்பொரு ளாகிநின் ருளே.

974

இம் - எனின், ஐக்தெழுத்தே எல்லாவற்றினும் மேலானது; அதணே அன்புடன் ஓதப் பராசத்தியருள் கிட்டும் என்பதறிவித்தல நுதலிற்று.

இ - ள் : பட்டமும் அதற்காகப் பெறும் பரிசினும் மிக மேலானது சீபஞ்சாக்கரம் ; ஆதலால், சீபஞ்சாக் கரத்தில் நடுவணதாய மசாரத்தை இடமாகக் கொண்டு அட்டமூர்த்திகளின் ஒளிவடிவாய் மிற்தம் அன்னே நடனமாடுவள் என்றவாறு.

பட்டம் பரிசே பரம் அஞ்செழுத்து, அதின் இட்டம் அறிந்திட்டு, இரவு பகல வர நடுவே நிலயங்கொண்டு அட்டதேசப் பொருளாகி நின்ளுள் நட்டமதுடும் எனக்கூட்டுக.

பட்டம் - கல்வி தறுகண் அஞ்சாமை கொடை முதலியவற்று பெறும் பட்டங்கள். அவை எட்டி, காவிதி முதலியன. பரிசு – மோதிரம் முதலிய பரிசுகள். அவற்றினும் பரம் ஐந்தெழுத்து என்றது அவற்றை உயர்வாகக் கருதியன்று. பின்ணயோ எனின், உலகார் நிலேயில் தாமிருந்து, அவர்கள் நிலேக்கும் பட்டம் பரிசு களினும் அறற்றுறைய பயனினும் சீபஞ்சாக்கரமும் அதனுல் எய்தம் பயனும் மேலானது என்று உணர்த்திய வாறு. பட்டபரிசு எனப்பாடங்கொண்டு அடைந்த சிறப்பும் சீரும்எனப்பொருள் கொள்வாரும் உளர்.

அதின் இட்டம் அறிந்திட்டு நட்டமதாடும் என முடிக்க. இட்டம் அறிந்திட்டு - அதில் இடையீடில்லாத பற்றிருத்தமே அறிந்து. இரவு பகல் வர - இருள் நீங்கி ஒளியுண்டாக. அறியாமை நீங்கி ஞானம்பெற என்பதாம். இராப்பகல் என்ற வேறுபாடில்லாமல் எப்போதும் எனலுமாம்.

நடுவே நிலயம்கொண்டு – சீபஞ்சாக்கரத்தில் நடு வணவாகிய யகாரத்தைத் தமது நிரந்த நிலேயமாகக் கொண்டு : என்றது ஆன்மாவைச கலந்து நின்று நட்டம் ஆடுவள் என்றதாம். இதணே உண்மை விளக்கத்து, உயிரின்கண், கலந்துரின்று பிறப்பு அறுத்தற்பொருட்டாக ஆடல்புரிவதையே திருவைந் தெழுத்துணர்த்தம் என்பது கொண்டு உணர்க. அட்ட சூரியன் தேசப்பொருள் – பூதம் ஐந்தும், யமானன் சந்திரன் என்பன மூன்றும் ஆகிய எட்டு மூர்த்திகளும் ஒருவடிவானவை. அவையாகி நிற்பாள் அன்ணே என் பௌதிக நீரும் ஒளியுடைம<u>ை</u> மண்ணும், பதாம். இப்பாடஸ ஞானத்தாரும் கண்கூடாகக் காண்பர். இடைச்செருகலாகக்கொண்டு கழிப்பர்சிலர். பொருட் (91) சிறப்புக்கொண்டு அது ஏலாமையுணர்க.

அகாரம் உயிரே உகாரம் பரமே மகார மலமாய் வருமுப்ப தாறிற் சிகாரஞ் சிவமாய் வகாரம் வடிவமாய் அகாரம் உயிரென் றறையலு மாமே

975

இம் – எனின் : பிரணவுபஞ்சாக்கர வியட்டி சடப் பொருள்களாயும், சீபஞ்சாக்கரம் சித்துப்பொருளாயும் விளங்கும் முறையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் : அகாரமாகிய பசுவும், உகாரமாகிய பதியும், மகாரமாகிய பாசமும் ஆக வருகின்ற தத்து லங்கள் முட்பத்தாறைப்போல, சீபஞ்சாக்கரத்துள் சிகாரம் சிவமாயும், வகாரம் அவன் திருமேனியாகவும், யகாரம் ஆன்மாவாகவும் சொல்லநிற்பன என்றவாறு.

ஓம் என்பதன் வீயட்டி நிலேயில், அகாரம் ஆன்ம தத்துவம் இருபத்தைந்தாகவும்: உகாரம் சிவதத்துவம் ஐந்தாகவும், மகாரம் வித்தியாதத்துவம் ஆருகவும் இருந்து முப்பத்தாருதல் காண்க. உயிர், பரம், மலம் என்பன அவற்றின் தத்துவங்களே உணர்த்தின. தத்து வங்கள் அனேத்தும் சடமே.

சீபஞ்சாக்கரம் சிவம் சத்தி ஆன்மா எனச் சித்தாதல் காண்க ஆகவே நாதகாரியமான பிரணவத்தினும் சீபஞ்சாக்கரம் சிறந்ததென்றபடி. நண்டுக் கூறியது சூக்கும் பிரணவபஞ்சாக்கரமாகிய பிரணவத்தையன் றேன்க, வகாரம் வடிவேன்றது, முன்னரும் 'சீரெழுத்தாய் அங்கியாய் ' (970) என்பதால் உணர்த்தப்பேற்றது. அறையலும்; உம்மை இறந்தது தழிலுய எச்சவும்மை. (92)

நகார மகார சிகார நடுவாய் வகாரம் இரண்டு வளியுடன் கூடி ஒகார முதற்கொண் டொருக்கால் உறைக்க மகார முதல்வன் மனத்தகத் தானேந

இம் – எனின் : ஓம் நமசிவய எனச் செபிக்கின் சிவன் சித்தத்துள் மனனுவன் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

976

இ – ள் : கம என்பதடன் சிகாரம் நடுவாய் சிற்க வகாரத்தோடு இடைகடே பிங்கலேயாக இயங்குகின்ற ஆன்ம எழுத்தாகிய யகாரத்தையும் கூட்டி, ஓகாரத்தை முதலாக வைத்து ஓம் நமசிவய என்று ஒரு முறை தியானிக்க நாதத்தலேவனுகிய சிவன் சித்தத்து நீங்கான் என்றவாறு.

இரண்டும் வளியுடன்கூ டி என்பதும் பாடம். இரண்டு வளி – இடைகலே பிங்கலே யாகிய பிராணவாயு; என்றது ஈண்டு ஆனம எழுத்தாகிய யகாரத்தை உணர்த்திற்று. உறைகக – ஒருங்கித் தியானிக்க. உரைக்க எனவும் பாடம். மகாரம் – நாதம். மகார முதல்வன் - நாதத்தலே வணுகிய சிவம். (93)

அஞ்சுள வானே அடவியுள் வாழ்வன அஞ்சுக்கும் அஞ்செழுத் தங்குச மாவன அஞ்சையுவ் கூடத் தடுக்கவல் லார்கட்கே அஞ்சாதி யாதி அகம்புக லாமே

977

இம் – எனின் : சீபஞ்சாக்கரத்தைத் துணேயாகக் கொணடு ஐந்து இந்திரியங்களேயும் அடக்கவல்லார் களுக்கே சிவசத்திகளிருப்பிடம் சேரலாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : காட்டில் வாழ்வனவாகிய யாணேகள், ஐந்துள்ளன. அவை ஐந்தற்கும் சீபஞ்சாக்கரம் ஐந்தும் அங்குசம் ஆவன. அவ்வைந்திணேயும், எழுத்தஞ்சிண் யும் கொண்டு ஒருசேர அடக்கவல்லார்க்கே ஐந்தற்கு முதல்வராய சிவசத்திகளிடம் புகமுடியும் என்றவாறு. யான என்றது பஞ்சேர்திரியங்களே. அடவி என்றது உடம்பை, காமக்குரோதாதிகளாகிய புதர்மண்டி, அறியாமையாகிய இருள தழ்க்கிருத்தலின் அடவி யென்ருர். சி. வ. ய. க. ம என்னும் ஐந்தும், முணத் தெழும் பொறிகளேந்திணயும் ஒருசேர அடக்கும் ஐந்து அங்குசங்கள். அஞ்சாதி ஆதி – அஞ்சு எழுததுக் களாகிய முதன்மையானவற்றிற்தம் முதன்பையன வாகிய சிவசத்திகள்: ஐபுழதங்களுக்கும் முதல்வராகிய சிவம் என்லுமாம்.

ஐந்து கஃயில் அகாராதி தன்னிலே வந்த நகாராதி மாற்றி மகாராதி நந்தியை மூலத்தே நாடிப் பரையொடுஞ் சந்திசெய் வார்க்குச் சடங்கில்ஃ தானே.

978

இம் – எனின், சீபஞ்சாக்கரம் ஓதுவார்க்குக் கிரியை எள் வேடைம் எனபதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – எ: ஐநது கஃகெளினின்றம் தோன்றிய அநா ராதி அக்கரங்களில் நகாரமுதலாக மாற்றி, நாதத்தஃவை ஞகிய சிவத்தை மூலா நாரத்தில் தியானித்து, பரை யோடு கூட்ட வல்லவர்க்குக் கன்மங்கள் வேண்டாம் என்றவாறு.

ஐந்து கஃலகள் சாந்தியதீதை, சாந்தி, வித்யை, பிரதிட்டை, நிவிருத்தி எனபன. இவற்றுள் அடங்கிய எழுத்துக்களாவன:-

சு முதல் சுவேரை 16 எழுத்துக்கள் சாக்**தியதீதை** யிலும், சு வ *ம*ுன்றும் சாக்திக‰யிலும், வ **முதல்**  து வரை ஏழும் வித்யாகஃயிலும், டி முதல் உ வரை இருபத்துகான்கும் பிரதிட்டாகஃயிலும், கூடி ஒன்றும் ரிவிருத்திகஃயிலும் அடங்தம். ஒடுங்கிய முறையே இங்ஙனமே தோறைம், ஆதலின் 'ஐக்து கஃயில் அகாராதி தன்னிலே' என்று சுகாராதி கூகாராக்தம் ஐக்து கஃயோலே அக்கரங்கள் இயங்கு என் என்பதாம்.

நகாராதி மாற்றி – நம் முதலாக ஓதுமதனேச சிமமுத லாக மாற்றி. அதாவது சிவாயநம் என ஓதி. மகாராதி நந்தியை – நாதமுதல்வஞ்சிய சிவத்தை. மூலத்தேநாடி– மூலாதாரத்தில் தியானித்து, அங்கிருந்து முறையே ஏனேய ஆதாரங்களிலும் அமரச்செய்து, பரையொடும் சந்தி செய்வார்க்கு – ஆஞ்ஞையில் விளங்கும் பராசக்தி யோடும் கூட்டித் தியானிப்பார்க்கு.

சடங்கு இல்லே - சிரி-மயகள் தேவையில்லேயாம். ஞானம் கிடைத்தபின் அதற்கு வயிலான சிரியைகள் தேவையில்லே என்றதாம். (95)

மகுவுஞ் சிவாயமே மன்னும் உயிரும் அருமந்த யோகமும் ஞானமு மாகுந் தெருள்வந்த சிவஞர் சென்றிவற் ருலே அருள்தங்கி யச்சிவ மாவது வீடே.

இம் - எனின், சீபஞ்சாக்கரத்தால் வீட்டையும் மு**றை உணர்**த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சி வ ய என்பனவே நிலேபெற்ற உயி ரும், உயிரைச் சிவத்துடன் கொண்டியைவிப்பதாகிய அருளும், ஞானமே யுருவான சிவமுமாகும். மலகன்மங் களினின்று நீங்கித் தெளிந்த உயிர்கள் இந்தமூன்று எழுத்துக்களேயும் புணேயாகக்கொண்டு சென்று திரு வருளின்கண்ணே தங்கி, அச்சிவமேயாவது வீடாம். என்றவாறு.

ய – உயிரும், வ – அருட்சத்தியும், **சி – சிவமு**ம் என எதிர்**ஙி**ரனிறையாகக்கொள்க.

மன்னுமுயிர் என்றது ரித்தியத்துள் ஒன்ருகலின் அருமந்தயோகம் என அருட்சத்தியை அழைத்தது ஆன்மாவைச் சிவத்தோடுகொண்டியைக்கும் உபகாரி யாதலின், ஞானம் – சிவம்.

தெருள்வந்த சீவனர் - சீபஞ்சாக்கரத் திறத்தை யிங்ஙனமுணர்ந்து மலகீக்கட்பெற்ற ஆன்மா. சீவனர் என்றது உயர்த்தற்போருளது. இவற்ருலே சென்று -சிவயநம் என்னுட் இவற்றை சாதனமாகக் கொண்டு சென்று. அருள் தங்கி - அருளாகிய ஆனந்தவாரியுள் பிரியாதே தங்கி. அச்சுவமாவது - அந்த ஞானமே வழவான சிவமாக அமர்வது. (96)

அஞ்சக அஞ்செழுத் துண்மை அறிந்தபின் நெஞ்சகத் துள்ளே நிறையும் பராபரம் வஞ்சக மில்லே மணக்கும் அழிவில்லே தஞ்ச மிதுவென்று சாற்றுகின் றேனே.

இம் - எனின், திருவைந்தெழுத்தே என்றும் பற் றுக்கோடாவது என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

980

இ – ள்: ஐந்து மலங்களும் சிந்த, திருவைந் தெழுரதின் உண்மையை அறிந்தபின், மனத்தை இட மாகக்கொண்டு பரசிவம் தங்கும். இதில் வஞ்சகம் சிறிதும் இல்லே. மணேயாகிய உடலுக்கும் அழிவில்லே யாம். இது ஒன்றே தஞ்சமாவது. நான் சொல்லு கின்றேன் என்றவாறு.

அஞ்சு – எண்ணு தபெயராக ஆணவம் கன்மம் மாயை மாயேயம் திரோதாயி என்ற ஐந்து மலங்களே உணர்த்தின். அஞ்செழுத்த ண்மையாவது சிவம் சத்தி உயிர் மலம் திரோதம் என அவற்றுண்மையை அறிந்து நீங்கவேண்டிய வற்றின் நீங்கி. ஒன்றவேண்டிய வற்றின் நீங்கி. ஒன்றவேண்டிய வற்றின் நீங்கி. ஒன்றவேண்டிய வற்றிருடு ஒன்றிப் பின். பராபரம் நெஞ்ச தத்தள்ளே நிறையுட் – கெஞ்சில் மலம்பற்றி நிற்தும் காமாதிகட்கு இடம் இன்மையின் நெஞ்சம் தமக்கே யிடமாகக் கொண்டு சிவம் நிறையும். உக – சிந்த.

மனே – உடல். ஆழிவில்லே என்றது நரை திரை யின்றி நீடுவாழும் என்பது, தஞ்சம் – பற்றுக்கோடு. சாற்றுகின்றேன் என்று தம்மேல் ஏறட்டுக்கூறியது பயனுறுதியென்பது குறிக்க. (97)

சிவாயவொ டவ்வே தெளிந்துளத் தோதச் சிவாயவொ டவ்வே சிவனுரு வாகுஞ் சிவாயவொ டவ்வுந் தெளியவல் லார்கள் சிவாயவொ டவ்வே தெளிந்திருந் தாரே. 981

இம் – எனின், அவ்வும் சிவாய என ஓதுவார் சிவத்தோடு இரண்டறத் தெளிக்திருப்பார் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : சிவாய என்னும் மந்திரத்தினுடன் அவற்றையே இணேத்து சிவாயசிவ என ஓத, சிவ சத்திகளோடு யகாரமாகிய ஆன்மாவும் அப்போதே சிவனு நவம் பெறும; இவ்வண்ணம் ஆன்மா சிவசத்தி களோடு கலந்திநத்தலே அறியவல்லார்கள் சிவாயசிவ என்பதே பேலான மந்திரம் என்று தெளிந்திருந்தார் ஆவர் என்றவாறு.

அவ்வே எபைதற்கு ஹம்ஸ மந்திரம் எனப் பொருள் கொண்டு சிவாயவொடு அவ்வே – 'சிவாய ஹம்ஸ்' என்றுரைப்பாரும் உளர். தெளிந்திருந்தாரேன் இறந்த காலத்தாற் கூறியது தணிவுபற்றி. (98)

சிகார வகார யகார முடனே நகார மகார நடுவுற நாடி ஓகார முடனே ஒருகா லுரைக்கு மகார முதல்வன் மதித்துநின் ருனே.

982

இம் - எனின், ஓட் சிவாயாம என்று ஒருமு**றை** கூறும் உரைக்கு நாதன வெளிப்படுவன் என்ப**து** உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவாயாம என்று மனம் பொரு**்**தத் தியானித்து ஓம் என பதனுடன் இணேத்துச் செபிக்**க** நாதத்தலேவளுகிய சிவம இவர்களே மதித்து வெளி கின்றுன் என றவாறு.

முன் 'ககாரமகாரம்' (976) என்னும் திருமங்கிரத்து போகம் வினழ்வார் நம்முதலாக ஓதுக் என்றுர். இம் மந்திரத்து மோக்ஷம் வேண்டுவோர் சிம்முதலாக ஓதுக் எனகின்றுர். இவற்றுள் முன்கோயது வேதமுறையென் றும், பின்கோயது ஆகமநெறி யென்றும் கூறுவதுண்டு. நடு – மனம். புருவமத்தியில் வைத்துத் தியானஞ்செய்து என்றுமாம். நாடியென்றது மானசிக் செபத்தை. **்உரை**க்கு **'** என்றது வாசிக செபத்தை. உரைக்கு **என்பதில்** குவ்வுருபு பொருட்டு என்னும் பொருளில் வ**ந்தது.** (99)

நம்முதல் ஓரைந்தின் நாடுங் கருமங்கள் அம்முதல் ஐந்தில் அடங்கிய வல்விண சிம்முத லுள்ளே தெளியவல் லார்கட்குத் தம்முத லாகுஞ் சதாசிவந் தானே

983

இம் – எனின், நம்முதல் ஓதுவார்க்கும், சிம்முதல் ஒதுவார்க்கும் விளேயும் கிலேவேறுபாடு இவை எனத் தெரிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நகாரமுதலாகிய ஐக்தெழுத்துக்களால் நல்வினேப்போகங்கள் விளேயும். அவ்வண்ணம் ஓதி ஆற்றல்கெட்ட வலிய விண்களே யுடையராகிச் சிகார முதலாக மனத்துள் தியானித்துத் தெளியவல்லவர் கட்குப் போகசிவமாகிய சதாசிவம் முதல்லனுயிருக்து கருணேசெய்வர் என்றவாறு.

இதனுல் நமசிவய என ஓதினுல் விரும்பிய கருமம் கைகூடுவதோடு. வல்வினேகளும் அடங்கும். பினபு சிவயநம எனத்தியானிக்கின் சதாசிவநாயனுரே முதல் வராக எழுந்தருளி அருள் ஒழங்குவர் என்பது விளக் கியவாறு.

நாடும் கருமங்கள் – நாடிய காரியங்கள்: என்றது அவற்ருளுய பயணேயும் உணர்த்திற்று, ஆம் என ஒரு சொல் வருவித்து முடிக்க. அம்முதல் ஐக்தில் – அக்த முதற்கண் ஓதப்பெற்ற நம்முதலாய தூலபஞ்சாக் கரத் தால். அடங்கிய வல்விண ஆம் – வல்விண்களும் வலி தன்றியன ஆட். இவ்வணைம் விணேவாசஃயயும் தாக் காது நீங்கவே சூக்கும் ஐந்தெழுத்நாகிய சிவயநம் என் பதைத் தியானிக்க, அதனுல் சதாசிவமூர்த்தியே வெளிப் பட்டருளுவர் என்பதாம். அதிகாரி பேதம் நோச்கித் திருவைந்தெழுத்து ஓதுமுறை உணர்த்தப்பெற்றது. நமசிலய என ஓதி என்பதையும் சிவயநம்வென உள்ளே தனியவல்லார் எனவும் கூறுதல் கொண்டு செயிக்கு முறையை ஊன்றியறிக, சகலான்மாக்களாகிய நாம் பரிபாகமுற்றமையால் சீகண்டருத்ர மாகேச்சுரர்களுக்கு மேலுள்ள போகமூர்த்தியே தலேவனும் என்பதாம். (100)

நவமுஞ் சிவமும் உயிர்பர மாகுந் தவமொன் றிலாதன தத்துவ மாகுஞ் சிவமொன்றி யாய்பவ ராதர வாலச் சிவமென்ப தாகும் எனுந்தெளி வுற்றதே. 984

இம் - எனின், திருவைந்தெழுத்துள் இவை சீவன், இவை பரம் எனப் பகுத்துணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ - ள் : நமய என்பதும், சிவ என்பதும் முறையே உயிரும் பரமும் ஆம். இவை தவத்தோடு ஒப்பாவன இவியாம். வீடுபேருகிய மெய்ப்பொருளேத் தருவன வாம். சிவபெருமானூடு ஒன்றியிருந்து ஆய்பவர்களின் அன்பால் அச்சிவமெனும் பொருளும் தானே யாம் என்னுந்தெளிவு அவர்களுக்குப் பொருந்தியதாம் என்றவாறு.

நவம் உயிராகும் – நகாரமும் மகாரமும் யகாரமும் உயிராம் : என்றது நமக்கள் உயிருக்காக இறைவணுல் உதவப்பெற்ற மலமும் திரோதமுமாம். யகாரம் உயிராம் என உணரகின்றது.

சிவம் பரமாகும் – சிவ என்பன சிவசத்திசளாகப் பரம்பொருளாம். இதஞுல் திருவைக்கெழுத்து சீவபரம என்னும் இரு பகுதியவாம் என்பதுணர்த்தியவாறு.

தவம் ஒன்று இலாதன – தவத்தோடு ஒன்றுதல இல்லாதனவாம். ஒன்று: முதனிலேத் தொழிற்பெயர். தவப்பயன் போல உண்டு கழிக்குக் தன்மைய வல்லாமல சிலேத்த முத்திப்பேறளிப்பன வாம் என்றவாறு.

தத்துவம் ஆகும் – மெய்ப்பொருளாகும். ''வேத **நான்கி**னும் மெய்ப்பொருளாவது. நாதனும் நமச்சி **வா**யவே '' என்ற சுருதயும் இக்கருத்தே விளக்குவதாம்.

சிவம் ஒன்றி ஆய்பவர் – சிவயாம என்பதுனுள் யகரமாகிய உயிர் நம என்னும் மலச்சார்பைப் பற்ருது சிவச்சார்பைப்பற்றி ஒருங்கித் தியானிப்பவர். ஆதரவால் -அவர்களது இடைவிடாப்பேரன்பால்.

அச்சிவம ' தான் ஆம் ' என்னுந்தெளிவு உற்றது -நமப் பற்றற்ருர்க்குப் பற்குகிய சிவம் ஆன்மாவாகிய தானேயாம் என்னும் தெளிந்த ஞானம் பிறந்ததாம் என்பது கருத்து.

கூடிய எட்டும் இரண்டுங் குவிந்தறி நாடிய நந்தியை ஞானத்து ளேவைத்**து** ஆடிய ஐவரும் அங்குற வாவர்கள் தேடி அதணேத் தெளிந்தறி யீரே. இம் – எனின், திருவடிஞானத்தில் உயிர் ஈடுபட் டால் விடயசு •ங்ளில் இழுத்துச் சென்ற பொறிகளும் திருந்தும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சீ ஞ்சாக்+ரத்தில் கூடியுள்ள யகரமாகிய உயிர், எட்டின்வடிவாகிய அசுரத்தோடும் இரண்டின் வடிவாகிய உகரத்தோடும் குவிதலால் அறியப்படும் தேடியபொருளாகிய சிவத்தை ஞானத்துள் வைத்து ஞானத்தாலறிய புறவிடயங்களிற்சென்று பற்றி ஆடிய ஐம்பொறிகளார் புறப்பற்றை விட்டு நம்முயற்சிக்குத் தணேயாவார். ஆதலால் அத்தகைய உண்மையாகிய அதனேத் தேடித்தெளியுங்கள் என்றவாறு.

கூடிய எட்டும் இரண்டும் குவிந்து அறி(நக்தியை) நாடிய நக்தியை ஞுனத்துளேவைத்து (வைக்க) ஆடிய ஐவரும் உறவாவர், அதனேத் தேடி தெளிந்து அறியீர் எனக் கண்ணழித்து முடிவு காண்க.

கூடி + ய = சீபஞ்சாக்கரத்துள் கூடி (உள்ள) ய என்னும் சீவாக்கரம். எட்டு – எட்டென்னும் எண்ணின் வடிவாகிய 'அ', இரண்டு – இரண்டென்னும் எண்ணின் வடிவாகிய 'உ'. அகரம் – சிவட்: உகரம் – சத்தி. அதனேக் குவிக்து அறிதலாவது ஒன்றியிருந்து கிணத்தல். அறி நந்தி, நாடிய நந்தி எனத் தனித்தனிக் கூட்டிப்பொருள் காண்க

ஞானத்துள்ளே வைத்து - கருவி கரணங்களால் உணர்தற்கு அரியஞ்தலின் ''ஞானத்தால் அறிவார்கள் ஞானிகள்'' என்ற அப்பர் திருமறைக்கொப்ப ஞானத் தால் அறிய, வைத்து என்ற செய்தெனெச்சத்தைச் செய்வென்னெச்சமாக்கிப் பொருள்காண்க. ஆடிய ஐவர் - உலக இன்பமே பெரிதென்று அடங்காப்பிடாரிகளாய்த் தம் இஷ்டப்படி ஆடிய ஐந்து இந்திரியங்கள். அங்க உறவு ஆவர்கள் – பதிஞானம் மேவீப் பசு பாசஞானங்கள் அடங்கிய காலத்து புறத்திற் சென்று பற்ருது பதியருள் மேவுதலின் தாமும் உறவா வார்கள் என்றபடி.

உறவாதல் - ஐந்துபேரறிவும் கண்களேகொள்ள வந்த பேரின்பவெள்ளத்துள் திளேத்தற்குத் துணேயாதல். அதணே - நந்தியை, (102)

எட்டும் இரண்டும் இனிதறி இன்றிலர் எட்டும் இரண்டும் அறியாத ஏழையர் எட்டும் இரண்டும் இருமூன்று நான்கெனப் பட்டது சித்தாந்த சன்மார்க்க பாதமே (986)

இம் ு எனின், சிவம், சத்தி, உயிர் இவற்றை அறிதலே சன்மார்க்க கெறியேனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எட்டும் இரண்டும் இனிதாக அறிகின் றிலர்: எட்டும் இரண்டும் அறியாத மூடர்கள். எட்டும் இரண்டும் பத்தென்பதே சித்தாந்த சன்மார்க்க பாதமாம் என்ற வாறு.

எட்டு - அ. இரண்டு - உ. அதாவது சிவமும் சத்தி யும். இவற்றையறிதலாவது பரமபிதா மாதா என்று அறிதல். ஏழையர் - அறிவிலிகள். எட்டு - எட்டென் னும் எண். இரண்டு - இரண்டென்னும் எண். அவர்கள எண்களே அறியகிற்றிலர் என்க. எட்டும் இரண்டும் இரு-மூன்று நான்கு எனப்பட்டது - எட்டும் இரண்டும், ஆறும் நான்கும் கூடிய தொகையாகிய பத்தாம். பத்தின் வடிவு ய; இது உயிர், ஆகவே இறை, சத்தி, உயிர் இவற்றை யறிதலாகிய தன்னேயும் தலேவணேயும் அறிதலே சைவசித்தாக்க ஞானபாதமாம், சன்மார்க்கம் – ஞானம், சன்மார்க்கபாதம் - ஞானபாதம், சை வசித்தாக்கம் – ஞானப் சிவாகமங்கள், தன்னேயும் தலேவணேயும் அறியவே தடையையறித்தும் கீக்குதலும் பெறப்படும், ஆகவே இறை சத்தி உயிர் தடைகளேயறிக்கு, தடையினின்றுகங்கி இறை சத்தி உயிர் தடைகளையறிக்கு, தடையினின்றுகங்கி இறை சத்தி கணி எய்தும் உபாயம் உணர்த்துவதே ஞானபாதமாம் என்க. இவற்றையே சி, வ, ய, க, ம, என்னும் சீப்கு சாக்குமும் உணர்த்துகிறது. (103)

எட்டு வரையின் மேலெட்டு வரைகீறி இட்ட நடுவுள் இறைவன் எழுத்தொன்றில் வட்டத்தி லேயறை நாற்பத்தெட் டுமிட்டுச் சிட்டஞ் செழுத்துஞ் செபிசீக் கிரமே.

987

தானவர் சட்டர் சதிரர் இருவர்கள் ஆனவிம் மூவரோ டாற்றவ ராதிகள் ஏணேப் பதிணேந்தும் விந்துவும் நாதமுஞ் சேணேயுஞ் செய்சிவ சக்கரந் தானே.

988

இவை – எனின், சிவசக்கரம் அமைக்கும்முறை கூறுதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எட்டுக் கோடுகளின்மேல் எட்டுக்கோடு களிட்டு நாற்பத்தொன்பது அறைகளாக்கி, அவற்றுள் நடுவறையில் சிவஎழுத்தாகிய 'சி ' பொருந்துமாயின் சுற்றிலும் உள்ள நாற்பத்தெட்டு அறைகளிலும் மிச்ச மான அஞ்செழுத்துக்களேயும் அடைந்து வீரைவில் செபிப்பாயாக. சுற்றிலும் தானவாராகிய ஐயஞர், சட்டநாதர், சபைப்புரப் போராகிய பிள்போர் முடிகன் ஆகிய இந்த மூவகையாரோடு, வாயில் கால்லாகிய துவாரபாலகர்கள், மற்றைய பதி‱ந்து தானங்களில் விந்து, நாதம், சேண்த்தலேவராகிய சிவகணநாதர்கள் இவர்களே ஆவாகிக்க – இது சிவசக்கரமாம் என்றவாறு.

|    | 18 | 19 | 20 | 21 | 22 | 23 | 24 |
|----|----|----|----|----|----|----|----|
|    | 17 | मी | ഖ  | ш  | 15 | LD | 1  |
|    | 16 | ம  | சி | வ  | Ш  | ſБ | 2  |
|    | 15 | ந  | Ю  | சி | ഖ  | Ш  | 3  |
|    | 14 | Ш  | ந  | ம  | मी | ഖ  | 4  |
| 1  | 13 | ณ  | சி | Ш  | 瓜  | LD | 5  |
| [1 | 12 | 11 | 10 | 9  | 8  | 7  | 6  |

சிட்டஞ்செழுத்து - சிஷ்டமான ஐநு அதழுத்து. **முற்**ருமல் குறையான எழுத்துக்கள். தானவர் -ஐயனர் ( க்ஷேத்திரபாலர் ). சட்டர் - பைரவர் எண்மர், த்தாரிருவர் – இறைவன் எழுந்தருளியுள்ள சபை புரப் போராகிய கணபதி முருகன, மூவா என்ற தொகைக் குறிப்பு இம்முவகையாரும் என வகையை உணர்த் திற்று, ஆறு – வழி (வாயில ). ஆற்ற பர் – வாயில் காவகராகிய துவாரபாலகர்கள இருவா. ( 104 , 105 )

பட்டன மாதவ மாற்றும் பராபரம் விட்டனர் தம்மை விகிர்தா நமவென்பர் எட்டணே யாயினும் ஈசன் திறத்திறம் ஒட்டுவன் பேசுவன் ஒன்றறி யேனே.

989

இம் – எனின், சிவசக்கரத்தின் தியானபலன் உணர்த்து தல நுதலிற்று.

இ – ள் : சிவசக்கரம் ெரிய த ஒஞ்செய்து அடை யும் பயகேச் செய்யும் ; அச்சக்கரத்த எளே விளங்கும் பராபரப் பொருளாகிய சிவத்திடத்தத் தம்மை அடைக் கலமாகக் கொடுத்தவரும், எகிர்தா ! உனக்கு வணக்கம் என்பகரும் ஆகிய சீ ஞொனியரோடு, எள்ளள வாயினும் ஈசன்றிறமே பேணுயவனுய்ப் பேசுவேன் / மற்றெருன்றும் அறியேன் என்றவாறு.

சிவசக் நத்துள விளங்கும் பரசிவத்திடம் தம்மை ஒப்புவித்து, விகிர்தா கம என்பவரோடு, எள்ளளவாயி னும் ஈசன்திறம் பற்றியே ஒட்டிப் பேசுவேன்; இஃது அன்றி வேளுென்றையும் அறியேன் என்பது கருத்து.

பட்டனா – சிவசக்கரா. சித்தாரம்பரையிற் கரு வூராரும் ' வீதியந்த ஆறுதெரு அமைந்தவீதி விளேயாடி நின்ற திருமாளிகை கடையம் ' என மாளிகையாகக் கூறுதல் காண்க. மாதவம் ஆற்றும் – மாதவத்தான் வரும்பயனேச் செய்யும், மாதவம் என்பது ஆகுபெயர்.

பராபரம் தம்மை விட்டனர் – பரசிவத்தினிடம் தம்மை ஒப்புவித்தவர்கள், ஆனமாக்களுக்கு என்றும் சுதந்தரமின்மையின முதல்வனிடம் தம்மை ஒப் படைத்தவர்கள்; ஆகவே தற்போதம் கெட்டவர்கள் என்றவாளும். விகிர்தாகம: - சிவாயகம், விட்டனர். என்பர் (ஓடு) ஈசன் திறத்திறத்தால் ஒட்டுவன்; பேசுவன்: அறியேன் எனக்கூட்டுக.

எள்தனே என்பது இழிவின் எல்ஃயைக் குறித்து நின்றது, சிவசக்கரத் தியானமுடையாரோடு ஒட்டுவ தற்தக் காரணம் அவர்கள் எட்டணேயாவது ஈசன் நிறமே பேணுதலான் என்க. பேசுவன் – அவற்றையே பேசுவன் : மற்னென்று – அதனின் வேருகிய பாசபசுக் கணேப்பற்றிய திறங்களே. (106)

சிவமுதல் மூவரோ டைவர் சிறந்**து** அவைமுதல் ஆறிரண் டொன்றுெடொன் ருன அவைமுதல் விந்துவும் நாதமும் ஓங்கச் சவைமுதல் ச**ங்**கரன் தன்பெயர் தானே 990

இம் - எனின், சிவசக்கரத்துள் அமைக்கப் பெறு*ம்* ஐந்தெழுத்துக்களின் வித்தெழுத்துக்கள் இவை எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் சிவய என்பதனேடு இருவர்கூட ஐவ ராகச் சிறந்த அவைகட்கு முதலாகிய சக்கரத்தோடு பன்னிரண்டும் ஒன்ளுடு ஒன்றுமான பதினுன்காவது எழுத்தாகிய ஒள் என்பதை முதலாகக்கொண்டு விந்து வாகிய அனுஸ்வாரமும், விஸர்க்கமும் சிறக்க நிற்கும் முதன்மையான சக்கரம் சிவசக்கரமாம் என்றவாறு.

சிவ முதல் மூவர் – சிவம் சத்தி ஆன்மா ஆகிய மூவர், அவர்களே உணர்த்தும் எழுத்து சிவய என்பன. ஐவர் – கம என்னும் மலமும் திரோதான மாயையுங் கூட ஐவர், சிறக்து – சிறக்து ( விளங்க ) . அவைமுதல் - அந்த ஐந்திற்கு முதலாகிய சிகாரத் தின் முதலாகிய 'ச்' என்பதனேடு. அவைமுதல் ஆறி ரண்டுஒன்னெடு ஒன்று - அந்தை முதலாக்கொண்டு பதிஞன்காம் எழுத்தான 'ஒள்' என்பதனேடு, விந்து ஓங்க சௌம் எனவும், நாதம் ஓங்க சௌ: எனவும் ஆம். அவற்ளேடு ஓங்கு அச்சவைமுதல் – சௌம், சௌ: சிவயநம் என்று ஓங்கிய அச்சக்கரம் திருவம்பல மாகிய சிவசக்கரமாம் என்பது கருத்து.

எனவே எட்டுவரைமேல் எட்டுவரைகீறி நாற்பத் தொன்பது அறைகளாக்கி நடுவறையில் சிகாரத்தை யெழுதி ஏணேயவற்றை முறையே மம்முதல் மாறி, அவற்றின் முதலிலே ஸௌம், ஸௌ: என்று சேர்த்து அமைத்துச் செபிக்க என்பதாம். (107)

வித்தாஞ் செகமய மாக வரைகீறி நத்தார் கலேகள் பதினுறு நாட்டிப்பின் உத்தாரம் பன்னிரண் டாதி கலேதொகும் பத்தாம் பிரம சடங்குபார்த் தோதிடே.

991

இம் – எனின், சோம சூரிய அக்கினி சக்கரம் அமைக்குமுறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : மாயையின் காரியமாகிய உலகமயமாகிய பிருதிவிவடிவாகக் கோடு கீறி, அதனுள் விருப்பமிக்க சந்திரனுடைய பதினுறு கலேகளேயும் நாட்டி, பின் பன்னிரண்டாக எழும்புகிற சூரியமண்டலத்தை நாடி யாகம் முதலான பிரமச்சடங்குகளில் கலே பத்தாகத் தொக்குள்ள அங்கி மண்டிலத்தை ஆவாகித்துத் தரிசித்து, செபிக்க என்றவாறு. மண்ணின் வடிவம் நாற்கோணம் ஆதலின் நாற் கோணசக்கரம் எழுதி, அதனுள் சந்திர சூரிய அக்கினி மண்டிலங்களே எழுதுக எபைதாம்.

சிவசக்கரத்தின் உச்சியில் அக்கினிமண்டிலத்தை யும் வலதுபககத்தில் சூரியமண்டிலத்தையும் இடது பக்கத்தில் சந்திரமண்டிலத்தையும் இவ் வண்ணம் கீறிச் செபிக்க என்பசாம. இதன் கருத்து, சிவசக்கரம் மண் முதல் அங்கிவரையுள்ள அட்டமூர்த்தி வடிவினது என்பதாம்.

பிரமசடங்கு பத்தாம் தொகும் கஃபெெனக் கூட்டி யாகாதி பிரயச்சடங்கில பத்நின் வடிவாகித் தொக்க கஃப எனப் பொருள் கொள்க. (108)

கண்டெழுந் தேன்கம லம்மல ருள்ளிடை கொண்டொழிந் தேனுடன் கூடிய காலத்துப் பண்பழி யாத பதிவழி யேசென்று நண்பழி யாமே நமவென லாமே 992

இம் – எனி சு, சக்கரத்தை வெளியில் பூசிப்பதால் பயனில்ஃ. தியானிப்பதாலேயே பயன் சத்திப்பதாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ • ள் : இதயத்தாமரையுள் இச்சக்கரவாயிலாகச் சிவத்தைக்கண்டு விழித்தெழுந்தேன். சிவத்தை உட் கொண்டு அச்சிவத்தோடு கூடியகாலத்து, தற்போதம் கெட்டேன். தன்மை கெடாத சிவத்தையே துணேயாகக் கொண்டுசென்று அன்பு கெடாதவண்ணம் நம் என்று சோல்லிக்கொண்டிருக்கலாம் என்றவாறு. புறத்தே வரைவடிவாகக் கீறிய சக்காத்தை மனத் தில் தியானிக்கச் சிவம தோன்றும்; அதனூடு ஒன்ற ஆன்மபோதம் அழியுட் சிவபோதமாகும். அதனுல் சிவய நம் என்று தியானித்துக் கொண்டேயிருக்கலாம் என்பது கருத்து,

மலருள்ளிடைக் கண்டு எனவும். (மனத்திற்) கொண்டு எனவும் இயைத்துப் பொருள் கொள்க. கண்பு – கேசம். (109)

புண்ணிய வானவர் பூமழை தூவிநின் (று) எண்ணுவர் அண்ணல் இணேயடி மந்திரம் நண்ணுவர் நண்ணி நமஎன்னு நாமத்தைக் கண்ணென உன்னிக் கலந்துநின் முரே; 993

இம் - எனின், இம்மந்திரப் பய‰ரத் தேவரும் கண்டார் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பதிபுண்ணியம் மிக்க சில வானவர்கள் கற்பகப்பூமாரி பெய்து கின்று திருவருள் பயக்கும் சிவாக்திரத்தைக் கணிப்பர். சிவபெரு மான் திருமுன்பு கணு நவர். கணுகி கமசிவய என்னும் காதனுமத்தைக் கணபோல் கணித்துச் சிவத்தோடு கலக்து நின்ருர்கள் என்றவாறு,

ஆகவே அருச்சித்துக் கணிக்க என்றவாரும். (110)

ஆறெழுத் தாலவ் வாறு சமயங்கள் ஆறுக்கு நாலே இருபத்து நாலென்பர் சாவித் திரியில் தலேயெழுத் தொன்றுள பேதிக்க வல்லார் பிறவியற் ருர்களே.

994

இம் – எனின், பிரணவ சகிதமான திருவைக் தெழுத்தானே சமய பேதங்களும் விளேக்தன. ஆதலால் பிரணவத்தைப் பேதிக்க வல்லார் பிறவியற்ருர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஓம் சிவயமை என்னும் ஆறெழுத்தால் அத்தகைய ஆறு சமயங்கள் ஆயின. ஆறெழுத்துக் களும் ஒவ்வொன்றும் நக்கான்காகப் பகுக்க இருபத்து நாலாம் என்பர். காயத்திரி மந்திரத்திற்குத் தஃபெழுத்து ஒன்றுண்டு : அதணேப் பிரித்துணர வல்லார் பிறவியை நீங்கியவராவர் என்றவாறு,

ஆறெழுத்து ஓம் சிவயகம, அவற்ருல் ஆறு சமய மாதல் மகர நகரங்கள், உலகிலே பரக்து செல்லும்படி உயிரைச்செலுத்தி, அதனின்று திரும்பவிடா எனறும், உயிர் அவற்றைச் சாராது பிணிப்பினின்றும் சிவத்தைச்சாரின் முத்தியாம் என்பத‰யும் உணராது, வகாரமும் சிவத்தைக்காட்டி உயிர்களே உய்விக்கும் என்பதணயும் உணராது, அவையவையே முகல் எனற க**ருத்தி**ன் மு¾னப்பால், பிரணவத்தால் காணுபத்யமும் சிகாரத்தால் சைவமும், வகாரத்தால் சாக்தேயமும், **க**காரத்தால் அகம்பிரமவாதமும<sub>்</sub>, மகாரத்தால் மாயா வாதமும் ஆயினமை யுணர்க். இவற்றுள் ஒவ்வொன்றும் அகப்புறம், புறம. புறப்புறம என நானகாய் இருபத்துநான்காம். இவற்றுள காயத்திரிடைச் கொள்வாரும், பிரணவத்தைப் பகுத்துணர்வா ாயீன் அங்கும் ஐந்து பொருளுண்மையும் அறியப் படுதலின் அவர்கள் சித்தாந்தச் செந்நெறிபற்றிச் சிவ கதிசேரும் தரத்தினராவர் என்பதாம். (111)

எட்டினில் எட்டறை யிட்டோ ரறையிலே கட்டிய ஒன்றெட்டாய்க் காண நிறையிட்டுச் சுட்டி இவற்றைப் பிரணவஞ் சூழ்ந்திட்டு மட்டும் உயிர்கட் குமாபதி யானுண்டே.

995

இம் - எனின் : இதுவும் உமாபதி சக்கரம் அமைக் கின்ற முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குறுக்கும் நெடுக்குமாக எட்டெட்டு அறைகள் வரைந்து அதில் ஓரறையிலே அடைக்கப்பட்ட ஒன்றை எட்டாகக் காணும்படி முறையே யிட்டு, இவற்றைப் பிரணவத்தால் வணத்து அளவிட்டுத் தியானிக்கும் உயிர்கட்கு உமாபதி வெளிப்பட்டு அருளுவர் என்றவாறு.

முன் 987–ல் கூறியாங்கு எட்டு அறைதோன்றச் சக்கரம் செய்து அதன் நடுவில் இட்ட எழுத்தையே முதலாகக் கொண்டு எட்டுத்திசையிலும் சீபஞ்சாக்கரம் தோன்ற அடைத்துச் செபிக்கில் உமாபதி அருளுவர் என்பதாம். (112)

நம்முதல் அவ்வொடு நாவின ராகிய யம்முத லாகிய எட்டிடை யுற்றிட்டு உம்முத லாகவே உணர்பவர் உச்சிமேல் உம்முத லாயவன் உற்றுநின் முனே.

996

இம் – எனின். சிவய என உணர்பவர் உச்சியில் சிவம் பிரகாசிக்கும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – வ் : நகாரம் முதலாக அகாரமாகிய உயிர் இறுதியாக உள்ள எழுத்துக்களோடு உரைக்கின்ற நாவிணேயுடையராகி, உந்த முதலாகிய சிகரம நடுவாக, யகரம முதலாகிய எழுத்துக் ்ள இடைக்கண் உள்ள எட்டு அறைகளில பொருந்தச்செய்து, அறிகிற சாதக ருடைய உச்சியின் மேல, சக்தியுத்தனுகிய சிவம் பொருந்தி வீளங்குவன் என்றவாறு.

நட்முதல் அவ்வொடு என்றது நமசிவய என்பதணே உணர்த்துவதாம. அ – உயிர். ஈண்டு உயிரைக் குறிப்ப தாகிய 'ய' என்பதை உணர்த்திற்று. நமசிவய என்று உச்சரித்துக்கொண்டு என்றவாரும். உம்முதல் – உந்த முதல்வணக் குறிக்கும் சி. ஆக - இடைக்கண்பொருந்த. யூழுதலாகிய – யகாரத்தை முதலாக. ஆகிய – ஆக.



இடை எட்டு – சக்கரத்துள் இடையிலுள்ள எட்டறைகளில் இட்டு. உணர்பவர் - தியானிப்பவர். உண்பவர் என்றும் பாடம். உ முதலாயவன்; உ - சத்தி, முதலாயவன் – அந்தச் சத்திக்கு முதலாயவன். சத்தி யுத்தனுகிய சிவன். உச்சிமேல் உற்றுஙின்ருன் எனக் கூட்டுக.

நின்ற அரசம் பலகைமேல் நேராக ஒன்றிட மவ்விட்டு ஓலேயிற் சாதகந் துன்று மெழுகையுள் பூசிச் சுடரிடைத் தன்ற வெதும்பிடத் தம்பனங் காணுமே. 997

இம் **-** எனின்**,** தம்பனமுறை உணர்த் து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஙிலேபெற்ற அரசம்பலகைமேல் கேராகப் பொருந்த மகாரமுதலாக மாறியிட்டு பணேயோலேயில் அவ்வாறே அடைத்து, சாதகம் சித்திக்க மெழுகை ஒலேயுட்பூசி, விளக்குச்சுடரில் நன்ளுகக் காய்ச்சத் தம்பனமாம என்றவாறு.

தம்பனமாவது கட்டுதல். எதிரியைச் செயற்படாது வாறு கட்டுப்படுத்துதல். சாதகம் – உருவேற்றுதல். ம இட்டு – முதலெழுத்தாக மகரத்தை இட்டு ; என்றது மகரமுதலாகக் கொண்டு மாறுமுறை உணர்த்திற்று, மெழுத - தேன்மெழுத, கேயத்தை மெழுத எனல் சித்த மரபு. ஆதலால் ஒலேயில் தேன்பெழுத பூசினுலும் சக்கரத்துள் கேயம்வைத்து என்பது உட்பொருளாம். தன்ற – கன்ளுக. கின்ற அரசம்பலகை என்றது தானுகப்

பட்டுப்போன மரப்பலகை யந்திர அமைப்புக்கு ஆகாமை யான் என்க.

| ம  | मी   | ഖ  | Ш  | JB |
|----|------|----|----|----|
| 顶  | LD   | சி | வ  | u  |
| ш  | 15   | ம  | £  | ഖ  |
| வ  | ш    | 顶  | ம  | मी |
| मी | சி வ |    | ரு | ம  |

இதன் முதலிலும், இறுதியிலும் மகாரம் இருத்தல் காண்க. (114)

கரண விறளிப் பலகை யமன்றிசை மரணமிட் டேட்டின் மகார வெழுத்திட்டு வரணமி லேங்காயம் பூரி யடுப்பிடை முரணிற் புதைத்திட மோகன மாகுமே,

இ**ம் – எனின், மோகனமுறை உ**ணர்த்துதல் நுத**6ி**ற்று

998

இ - ள்: சாதனமாகவுள்ள கொன்றைப் பலகையின் மேல், தெற்குத் திசையின் பாரக மந்திரத்தை எழுதி, ஏட்டில் மகாரமிட்டு, மறைப்பற்ற ஐங்காயத்தைப் பூசி அடுப்பில் தலேகீழாகப் புதைத்தால் மோகன சக்தி யுண்டாம் என்றவாறு.

மோகனம் - மயங்கவைத்தல், சுரணம்-சாதனம். உப கரணம். இரளி-கொன்றை, மரணம் இட்டு - நசி என்ற மந்திரம் எழுதி, வரணம் - ஆவரணம் என்பதன் குறை; மறைப்பு, ஐங்காயம்-சுக்கு, மிளகு, சுடுத, உள்ளி. வெள் ளுள்ளி என்பன. வெள்ளுள்ளி நீக்கிப் பெருங்காயம் கூட்டி எண்ணு வாரும் உள ப.

|               |          |    | வடக்க | த  |    | _        |
|---------------|----------|----|-------|----|----|----------|
|               | சி       | வ  | ш     | ம  | ந  |          |
| <b>.</b>      | ഖ        | Ш  | ro    | 万  | की |          |
| மேற்கு        | Ш        | Ш  | ந     | की | ഖ  | Papalis. |
|               | <u>n</u> | H  | मी    | வ  | Ш  | 5        |
|               | धि       | कि | വ     | Ш  | Ш  |          |
| <u>தெற்கு</u> |          |    |       |    |    |          |

நசிவயம் என்ற மாண பஞ்சாக்கரத்தை யமன் திசையில் எழுதி, ஏட்டில் 'ம' எனறு⊥ட்டும் எழுதி ஐங் காயம் பூசி அடுப்பில் செருக, மோகன சக்தி விளேயும் என்பது கருத்து. எட்டின் எனறும் பாடம். முன்னும் பின்னும் உள்ள மக்திரங்களில் எட்டின் என்றிகப் தால் இதுவும் ஏட்டின் என்றிருப் தொலை.. துணே கிடைக்கு மாயின துணியலாம். (115)

ஆங்கு வடமேற்கில் ஐயஞர் கோட்டத்திற் பாங்கு படவே பலாசப் பலகையில் காங்கரு மேட்டிற் கடுப்பூரி விந்துளிட்(டு) ஓங்காரம் வைத்திடு உச்சாட னத்துக்கே.

999

இம் - எனின, உச்சாடன முறை உணர்த்நுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்; வடமேற்க எடிஃலயில் ஐபஞர்க்கு உரிய கோஷ்டத்தில், புறசம் பலகையில் அழகாகக் காங்கை யோடு கரிய ஏட்டில விஷத்தைப பூசி விக்துவாகிய மகா ரத்தை விலக்கி ஓ என்பதை மட்டும் இடுக, இது உச்சாட னத்திற்கு உரியதாகும் என்ற வாறு.

ஆங்கு என்பதற் தத் தாமி நக்கும் கிராமத்தின் என்று கூறுதலுமாம். காங்கை கரும் ஏடு என்பது காங்கருமேடு என ஆயிற்று. (116)

உச்சியம் போதில் ஒளிவன்னி மூஃயிற் பச்சோஃ யிற்பஞ்ச காயத்தைப் பாரித்து முச்சது ரத்தின் முதுகாட்டில் வைத்திடு வைச்சபின் மேலோர் மாரணம் வேண்டிலே, 1000

இம் – எனின், மாரண முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள: வைத்தபிற ந மேலே ஒரு மாரணத்தை நீ விரும்பின். பச்சையோல்பில் பஞ்சகாயத்தைப் பூசி அக்கினி மூலோல் நண்பகல் நேரத்தல் சுடுகாட்டிலே முக்கோணச் சச்சரம் இட்டு அதனமேல் ஓலேயை வைத்திடு என்ற வாறு.

'மாரணா வேண்டில் வைத்திந்' என முடிக்க**. (117)** 

ஏய்ந்த வரிதார மேட்டின்மேலே பூதி ஏய்ந்த வகாரம் உகாரம் எழுத்திட்டு வாய்ந்ததோர் வில்வப் பலகை வசியத்துக் கேய்ந்தவைத் தெண்பதி ஞயிரம் வேண்டிலே 1001

இம் – எனின், வசியமுறை உணர்த்திற்று.



இ-ள்: அரிதாரம் பூசிய பொருந்திய ஏட்டின் மேலே அகார உகாரங்களே யெழுதி, வசியத்துக்குப் பொருந்திய வில்வப் பலகையில் தைத்து, எண்பதினுயிரம் உரு செபம் செய்க என்றவாறு.

இது எழுத்திடுமுறை என்பர்.

(118)

எண்ணுக் கருடணே ஏட்டின் யகாரமிட் (டு) எண்ணுப் பொன்ஞளில் எழுவெள்ளி பூசிடா வெண்ணுவற் பலகையி லிட்டுமேற் கேநோக்கி எண்ணு வெழுத்தொடெண் ணுயிரம் வேண்டிலே.; 1002 இம் – எனின், ஆகர்ஷணமுறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : எண்ணப்படுகின்ற ஆகர்ஷணமுறை யாவது, ஏட்டில் யகாரத்தை மாறி எழுதி வியாழக் கிழமையில், வெள்ளிப்பற்பத்தை மேலேபூசி, வெண் ணுவற் பலகையிட்டு மேற்குத்திசை நோக்கியிருந்து, எண்ணு எழுத்தாகிய விந்துவோடு எண்ணுயிரம் உருச் செபிக்க என்றவாறு.

| Ш  | 顶  | ம   | சி | ഖ  |
|----|----|-----|----|----|
| ഖ  | சி | Ш   | ந  | ம  |
| சி | ഖ  | UL1 | ந  | LD |
| LD | சி | ഖ   | Ш  | Љ  |
| 馬  | ம  | சி  | ഖ  | Щ  |

எண்ண எழுத்து 'ம்' அதாவது 'யம்' எனச் செபிக்க என்பதாம். ஙின்ற (997) என்னும் மந்திரம் முதல் இதுவரை தம்பனமாதி அட்டகன்ம வித்தை அறிவிக் கத்தொடங்கி ஆறேயருளிஞர்கள். ஏனேயவும் இருந்து மறைக்திருத்தல் வேண்டும். இவற்றுள்ளும் சிலவற்றிற குப் பீசமட்டும் சொல்லப்பெற்று மக்திரம் சொல்லப்படா மையும், யக்திரம் கீறுமுறை சொல்லிய பெருமையும் அறிக. மக்திர சாஸ்திரங்களிலும் சித்தர் முறைகளிலும் வேறு வேறுமுறையில் அட்டகனம் வித்தைகள் அறிவிக் கப்பெற்றுள்ளன. இவை அவரவரனுபவ மாதலின் உயர்வு தாழ்வு கற்பியாது உறுதிகொண்டு ஓதின் உறுதி யெய்தும் என்க.

## 3. அருச்சண

அருச்சணேயாவது யந்திரத்திலே மந்திரவடிவாக இறைவணே எழுந்தருளுவித்துத் தியானித்து தியானம நன்கு உறுதிப்படுதற்பொருட்டும் மந்திரவடிவாகிய கட்வுளே உபசரித்தற்பொருட்டும் பூக்களேக் கொண்டு பூசித்தலும், நிவேதித்தலும் தூபதீபாதி உபசாரங்கள் செய்தலும் இன்றியமையாதன ஆதலின் அம்முறைகளே உணர்த்துவது இவ்வதிகாரம்.

அம்புய நீலங் கழுநீ ரணிநெய்தல் வம்பவிழ் பூகமும் மாதவி மந்தாரம் தும்பை வகுளஞ் சுரபுன்ணே மல்லிகை செண்பகம் பாதிரி செவ்வந்தி சாத்திடே

1003

இம் - எனின், அருச்சித்தற்த உரிய மலர்களே அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : தாமரை, ரீலோற்பலம், செங்கழுரீர், அழகிய கருநெய்தற்பூ, மணம் விரியும் கமுகம்பூ, குருக் கத்தி, மந்தாரம், தும்பை, மகிழம்பூ, சுரபுன்ணேயாகிய வாழை, மவ்லிகைப்பூ, செண்பகம், பாதிரி, செவ்வந்தி (120)இவற்றைச் சாத்துக என்றவாறு.

சாங்கம் தாகவே சந்தொடு சந்தனந் தேங்கமழ் குங்குமங் கர்ப்பூரங் காரகில் பாங்கு படப்பனி நீராற் குழைத்துவைத் (து) ஆங்கே அணிந்துநீர் அர்ச்சியும் அன்பொடே 1004

இம் – எனின், சந்தனம் சாத்தும்முறை உணர்த் **து**தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முறையாகப் புனு ச, கத்தூரி முதலிய சாக்தடன் கூ.டிய சக்தனம், இனிய மணங்கபழ்கின்ற குங்குபப்பூ, பச்சைக்கர் பூரா, காரகிற் முடிபு இவறறை அழகாகப் பனிகீர்வீட்டு நன்ருகக் குழைத்துச் சக்கரத் திற்தச் சாத்தி அன்பொடு கீர் அர்ச்சியும் என்றவாறு. (121)

(S) Constant

**அ**ன்புட னேநின் றமுதமும் ஏற்றியே பொன்செய் விளக்கும் புகைதீபந் திசைதொறுந் துன்பம் அகற்றித் தொழுவோர் நிணேயுங்கால் இன்புட னேவந் தெய்திடும் முத்தியே. 1005

இம் – எனின் , உபசரிக்கும்முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அன்புடனே அமுதத்தை ஙிவேதித்து**,** த பொன்ளக்க ஏற்றிவைத்து, திசைதோறம் தூப தீபங் து கா (நகர்) மனத்துள் துன்பங்கள் ீவத்தையும் நீககித் தோ முகின்ற நாகள் இம்மை யின்பங்களோடு முத்தியும் சித்கிக்கப்பெறுவர், என்றவாறு. (122) எய்தி வழிப்படில் எய்தா தனவில்லே எய்தி வழிப்படில் இந்திரன் செல்வமும் எய்தி வழிப்படில் எண்சித்தி உண்டாகும் எய்தி வழிப்படில் எய்திடும் முத்தியே?

1006

இம் – எனின், பூசித்தலின் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று:

இ – ள் ச இவ்வண்ணம் எய்தி வழிபட்டால் தாமே வந்து எய்தாத பேறுகள் இல்லேயாம். இந்திரன் செல்வ மும், எண்வகைச் சித்திசளும் உண்டாகும். மறுமைக்கு முத்தியும் சித்திக்கும் என்றவாறு. (123)

நண்ணும் பிறதார நீத்தார் அவித்தார் மண்ணிய நைவேத் தியமனு சந்தான நண்ணிய பஞ்சாங்க நண்ணுஞ் செபமென்னு மன்னு மனபவ னத்தொடு வைகுமே<sub>ತ</sub>

1007

இம் - எனின், இவ்வண்ணம் பூசிப்பார் மேற் கொள்ளவேண்டிய பொறியடக்கம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ – ள் : இவ்வண்ணம் பூ சிப்பவர்கள் தானே வந்தனுகும் பிறர் மண்லியையும் அறந்தவர்களாய், அஞ்சு பொறிகளேயும் அடக்கியவராய், தூய்மையான நைநேத்தியம் அனுசந்தானம் அடைந்த பஞ்சாங்க நமஸ்காரம், செபம் என்று சொல்லப்படுகிற மனமும் பிராணனும் ஒன்றியிருத்தலாகிய உயிர்கில இவற்றேடு அசையாமல் அலேயாமல் தங்கியிருப்பர் என்றவாறு. பிறதாரம் தானே வலியவந்தணுகினும் மந்திரசேப முடையார் துறந்தொழுக வேண்டும். எனவே தாமே தேடிப் பிடித்தல் சொல்லாமலே கடியப்பட்டது. அவித்தார் என்றது முற்கூறிய பெருநிலே, இந்திரியங்களேத் தொழிற் படாமலே அவித்தார்க்கன்றி எய்தாமையின் கெடுக்க என்றது.

மண்ணிய நைவேத்தியம் என்றதால், கள்ளும் ஊனும் நிரேதித்துப் பொறியடக்கத்தையும் கெடுத்துக் கொள்ளும் வரமமார்க்கம் கடியப்பட்டது. அனு சந்தானம்- தைல தாரைபோல இடைவிடாது எண்ணுதல். பஞ்சாங்கம்-கையிரண்டு, முழந்தாளிரண்டு, சிரம் என்ற ஐந்தங்கங்களும் நிலம்தோய வணங்குதல், இது பெண்களுக்கே யுரிய வணக்கமாம். ஆயினும் பரமபதி யாகிய புருஷன் முன்னிலேயில், ஆன்மாக்கள் அடேவருமே மகளிராதலின் இங்ஙனம் விதிக்கப்பட்டது.

நண்ணும் செபம் – செபிப்பவஞகிய தன்னிடம் பரங்கருணேத் தடங்கட்லாகிய பரமேஸ்வரணே நணுகச் செய்யும் செபம் என்க. இது மனமும் பிராணனும் ஒன்றி அஃயாமலிருக்கச் செய்வது என அதனியல்பும் உய்த் துணர வைத்தவாறு.

வேண்டார்கள் கன்மம் விமலனுக் காட்பட்டோர் வேண்டார்கள் கன்ம மதிலிச்சை யற்றபேர் வேண்டார்கள் கன்மம் மிகுசிவ யோகிகள் வேண்டார்கள் கன்மம் மிகுதியோ ராய்ந்தன்பே 1008

ஓம் – எனின், விமலனுக்கு ஆட்பட்டோர் கன்மம் விரும்பார் என்று உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் : அநாதியே மலரகிதனை சீபரமேசுரனுககு ஆளானபேர்கள் கிரியைகளே வீருப்பார். அதில் விருப்பமும் அற்றவரார், சிவயோகிகளும் கன்மம் வேண்டார். அன்பையே ஆய்க்து அதில் ஈடுபட்டு, அவ்வன்பின் மிக்கோராகக் கன்மத்தை விரும்பார் என்றவாறு.

கன்மம் - முன்திருமக்கிரங்ளில் கூறிய அட்ட கன்மங்களே. விமலனுக் காளானவர்கட்குக் கன்மத்தில் இச்சையும் விளேயாது என்பதாம். (125)

அறிவரு ஞானத் தெவரும் அறியார் பொறிவழி தேடிப் புலம்புகின் ருர்கள் நெறிமணே யுள்ளே நிஃபெற நோக்கில் எறிமணி யுள்ளே இருக்கலு மாமே<sub>?</sub>

1009

இம் - எனின், அகமுகமாக நோக்குதலே ஞான வாயிலாகச் சிவீகாயறிக எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானத்தால் சிவணே அறியலாம்படியிருக்க அங்ஙனம் செய்யாராய், கருவி கரணங்களத் தணயாகக்கொண்டு தேடி வருந்து கின்றனர், விதியால் விளேந்த மணயாகிய உடலுக் குள்ளே ஒன்றி நிலேபெறக் காணின், ஒளிவீசும் மணிக் குள்ளே விளங்கும் ஒளிபோல இறைவணக் காணலாம் என்றவாறு:

அறிவரு ஞானம் – உணர்வரிய மெய்ஞ்ஞானம். இறைவணே அறியவேண்டுவது ஞானத்தால், 'ஞானத் தால் அடைவார் சில ஞானிகள் 'என்பது சான்று. அங்ஙனமாகவும் அதஃனத் தூணக்கொண்டு அடை யாமல் ஐம்பொறிக்ஃபயும் மனமுதலிய அந்தக்கரணங் களேயும் துணேக்கொண்டு அடைய முயற்சித்து வருந்து கின்ளுர்களே என்று இரங்கியவாறு.

நெறி மண - முறையோடுகூடிய மண்: என்றது நியதி தத்துவத்தீல் கட்டுண்டு விணப்போகங்கணத் துய்க்கின்ற உடல். நிலேபெற நோக்குதலாவது சித்திர தேபட்போல மனம் சலியாது தியானித்தல்.

எறி மணி – ஒளியுள்ளமணி : ஒலிமணியும் ஆம். மணியுள் ஒளிபோலவும் ஒலிபோலவும் இருத்தலே அறியலாம் என்றவாறு. (126)

இருளும் வெளியும்போல் இரண்டாம் இதயம் அருளறி யாமையும் மன்னு மறிவு மருளியவை விட்டெறி யாமை மயங்கு மருளுஞ் சிதைத்தோ ரவர்களா மன்றே: 1010

இம் – எனின். இதயம் இருதன்மையுடைமையின். ஒருதன்மை மேவிநிற்கும் உபாயம் இதுவெனல் நுதலிற்று.

இ – ள் ; இதயம் இருளேயும் வெளியையுர்போல இருதன்மையுளதாம். அதனுல் அம்மனம் அருளேயும். அறியாமையையும் மன்னும். மயக்சுஞானத்தை வீட் டெறியாமையால் அறிவுமயங்கும் ; ஆகையால் மருள் சிதைத்தோர் சிவனடியாராவர் என்றவாறு.

இதயம் என்றது அகக்கரணமாகிய இதயத்தையும் இயக்குவதாய ஆன்மாவை உணர்த்தியது. 'உள்ளம் ' என்பதுபோல. ஆன்மா இருணேச்சார்ந்து இருளாயும் வெளி யாகிய ஒளியைச்சார்ந்த ஒளியாயும் இருக்கும் இரு நன்மை யுடையது, இதனை சிதசித்தாகிய ஆன்மா இடுளால் அறியாமையையும், வெளியால் அருணேயும் பொருந்துவ தாம். அம்மட்டோடு அன்றி மருள்னீங்காமையிலை அதனுள் அழுந்தி மயங்கியும் நிற்சம். ஆதலால் அமமரு ளேச் சிதைத்தோரே அடியார் ஆவர் என்பது கருத்து

(127)

தானவ ஞக அவனேதா ஞமிட ஆன இரண்டில் அறிவன் கிவமாகப் போனவ னன்பிது நாலாம் மரபுறத் தானவ ஞகுமோ ராதித்த தேவரே.

1011

இம் – எனின், அவனே தானுய் ஈிற்றலின் பயன் சாயுச்சியமாம் என்பது உணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ – ள் : தான் சிவம், சிவமே தான் என்ற ஒரு வகையுள் சிவமே தாஞக அறிபலனுடைய அன்பு இத் தன்மைத்தாம். இதன் பயன் சிவசாயுச்சியமாகிய நாலாம் மரபுறத் தான் அவஞைதலாகிய சிவசூரியராம் என்றவாறு.

தான் அவனுதல் – பெத்தநிலேயில் ஆன்மாக்கள் ஆணவமலத்தால் முணேத்துநிற்கச் சிவன் அவ்வுயிரின் பிற்பட்டு நிற்பன். ஆகவே, ஆன்மாவாகிய தான முற் பட்டுப் பதி பிற்பட நிற்றல். யானே எனநிற்றல்,

அவனே தாணுதல் – பரமேசுரன் இவ்வான்மாவாய் கின்ற முறைமையான் அவனிடத்து ஏகளுகி கிற்றல். அங்ஙனம் கின்முலன்றித் திரிபுடி ஞானத்திற்கேது வாய் மலவாசனே நீங்காது. வாசனே நீங்கிஞலன்றிச் சிலா நந்தத்தை யநுபவித்தல் கூடாது. இதன் விளக்கத்தை மானவனென றெண்ணினர்க்கு" என்ற சிவஞான போத வெண்பாலையும், அதற்குச் சுவாமிகள் வகுத் தருளும் மாபாடியச் சிறப்பையும் நோக்கி அறிக.

அறிவன் சீவமாகப் போனவன் – ஞாதா, ஞேய மாகப்போனவன். ஞாதா – ஆன்மா. ஞேயம் – சிவம். அன்பிது என்றது ஞாதா ஞேயமாகவே அதன் அருள் வீயாபகத்துள் தான அடங்கியிருத்தலாகிய அன்பு இத தன்மைத்து என்றவாரும்.

நாலாம் மரபு – சாலோகம், சாமீபம், சாருபம், சாயுச்சியம் என்றவற்றுள் நான்காவதான சாயுச்சியம் எய்துதல் தீவிரதர சத்தி பாதமுறை எனலுமாம். தான் அவன் ஆகும் ஓர் ஆதித்ததே வர் (ஆம்) – சிவ சூரியனது ஒளிக்குள் அடங்கிய வளக்கொளிபோல ஆன்மா சிவத்துள் அடங்கித் தான் சிவதூரியனே ஆம் என்க.

(128)

ஓங்கார முந்திக்கீழ் உற்றிடும் எந்நாளும் நீங்கா வகாரமும் நீள்கண்டத் தாயிடும் பாங்கார் நகாரம் பயில்நெற்றி யுற்றிடும் வீங்காதம் விந்துவும் நாதமே லாகுமே.

1012

இம் - எனின், அக்கரங்கள் நிற்குமிட**முணர்த்து**தல் நு**தலிற்று**.

இ – ள் : ஓங்காரம் கொப்பூழின்கீழ் மூலாதாரத் துள் ஙிஃபெற்றிருக்கும். எக்காளிலும் ஆன்மாவை விட்டுகீங்காத வகாரம் கழுத்தை இடமாகக்கொண்டு வீளக்கும், அழகிய நகாரம் இடைவீடாது இறை வணே நிறுத்திப் பழததற்த இடனுகிய நெற்றியைப் பொருந்தும். பெருமை தரும் வீந்துவும் நாதமும் நெற்றிக்குமேலே ஆணேயிலும். அதற்கமேலும் முறை விளங்கும் என்றவாறு.

துன்பக்காஃயும் இன்பக்காஃயும் தம் மகணே விட்டுகீங்காத தாய்போல அருள்வடிவாகிய வகாரம் பெத்தகாலத்தும் மூத்திகாலத்தும் ஆனமாவை விட்டு கீங்காமையின் '' எக்காளும் கீங்கா வகாரம் '' என்று அருளியது. (129)

நமவது வாசன மான பசுவே சிவமது சித்திச் சிவமாம் பதியே நமலற வாதி நாடுவ தன்றுஞ் சிவமாகு மாமோனஞ் சேர்தல்மெய் வீடே. 1013

இ – ள் : ஆன்மாக்கள நம என்றும் மல திரோதங்களே ஆசனமாகக் கொண்டியங்குவன. அவ் வாசனத்தைவிட்டு. 'சிவ ' என்பதைச்சார்ந்து சித்தம் செய்க. அதனுல் சிவமாப்பதியாகும். ஆதியில் நம அற்றப்போம்படி நாடுவது மரபன்ற சிவயநம சிவய நம எனச் சிந்தித்தே சிவமாகும் மௌன நிலேயைச் சேர்க, அதுவே உண்மையான வீடாம் என்றவாறு.

நகாரம் திரோதானமாயையும். மகாரம் மலமும் ஆதலின் அவற்றையே இருப்பீடமாகக் கொண்டு விடாதுபற்றி வாழ்வன உயிர்கள். ஆப்பற்றை விட்டு யகாரமாகிய உயிர் 'சிவ ' என்பதைச்சார்ந்து சிந்திக்கச சித்தியாம். சிவமான பதித்தன்மையும் விணவதாம.

முதல்வணத் தேடும் சாதகர்கள் நம என்பதை அறவே விட்டுச் செபித்தல் கூடாது. சிவாயநம எனச் சேர்த்தே தியானித்து. முதல்வண நாடவேண்டும். இவ் வண்ணம் சாதிததுக் கொண்டுவந்தால் நம என்னும் மல எழுத்துக்கள் உறங்கியவன் கைப்பொருள் போல தானே நழுவும். அப்போது சிவமா யமர்ந்கிருத்தலாகிய பெரிய மோனநிலே சித்திச்கும். அதுவே வீடாம் என்பதாம். ஆதிநம் அற நாடுவது (மரபு) அன்ரும் எனக்கூட்டுக.

தெளிவரு நாளிற் சிவஅமு தூறும் ஒளிவரு நாளில் ஓரெட்டில் உகளுங் ஒளிவரு அப்பதத் தோரிரண் டாகில் வெளிதரு நாதன் வெளியாய் இருந்தே

1014

இம் – எனின, மோனரிஸேயில் தெளிவு பிறக்குங் காலத்துளதாம் அனுபவம் உணர்த்துதல் நுவலிற்று.

இ – ள் : தெளிவு பிறக்குங்காலத்துச் சிவாமுதம் சுரக்கும். ஞாஞேதயம் உளதாம். அப்போது அகாரத தில் விளங்கும் சிவச்சோதிக்குரிய 'அ' என்னும் பதத் தில், ஒன்றியங்ஃல மாறி, காண்பானும் காணப்படு பொருளுமாகிய இரண்டான ஙிஃல எய்தின் சிதாகாயத்து விளங்குகின்ற சிதம்பரகாதன் வெளிப்படுவன்; கண்டு உய்யலாம் என்றவாறு.

முன்திருமக்திரத்திற் கூறியாங்கு சிவமாய் அமர்க் திருக்கும்போது தெளிவு உண்டாம்**.** அப்போது சி**வ** அமுதம் சுரக்கும். உச்சந்தஃலயிலிருந்து உள்ளங்கால் ஓரின்பம் பரவும். அப்போது சி வஞானம் வரை உண்டாம். அவ்வறிவு அகரமாகிய சிவத்தினிடமிருந்து பெறுவது ஒன்**ரு**ம். அவ்வண்ணம் அகார வாச்சியனு கண்டிருக்கும்போது, தானும் சிவமும் இறைவளேக் காட்சி இரண் கிஸ்பெய்தின் சிதம்பரகாதன் வேருன இவ்வே ஒன் ருள நிக்லயிற் காண்பான் வழங் கவன் . யாதலின், இறைவன் வியாபகத்துள் அடங்கி ஆன்மா சிவமேயாயிருத்தலின், அநுபவம் சித்தியாது. இரண் (131) டாகில் அனுபவம சித்திக்கும் என்பதாம்.

## 4. நவகுண்டம்

மந்திரப்பயிற்சிக்கு இன்றிமையாதன மூன் று தர்ப்பண**ம்** தொழில்கள். ஹோமம், அவை ஜபம். அவற்றுள் மக்திரஜபத்தைவிட நூறு மடங்கு ஹோமம். அதனின் நூறு மடங்கு பயன் உயர்ந்தது அதிகந் தருவது தர்ப்பணம். இவற்றுள் ஹோமமாவது, சிவாகம் விதிப்படி வாகீஸ்வரி வாகீஸ்வர கர்ப்பத்திலிருந்து சிவாக்கினிபெற்று அதற்குச் சாதகன் மாதி கிரியைகளேயும் செவ்வனேசெய்து, ஓமத்திற் குரிய குண்டத்தில் பிரதிட்டை செய்து. அக்கினியை எரியச்செய்து, அதைச் சிவமாகப் பாவித்துப் பூ சித்து, உரிய பொருள்களால் ஓமஞ்செவதாம். அதற்கு மிக இன்றியமையாதது குண்டம். குண்டம் குழி. சிவயாகத்திற்கு ஆழமான வகையான குண்டங்கள் இடப்படுதல் மரபு. அவை திரி கோணம், சதுரம், வட்டம், பிறை, அறுகோணம் முதலி யன இப்பகுதி மந்திரஜ்பத்தின் அவசியத்தையு ட செய் முறையையும் தெரிவித்தபின்னர், மந்திரசித்தியின் பொருட்டுச் செய்யப்பேறுவதாய ஓமத்திற்கு இன்றி யமையாத குண்டங்களே முன்னிட்டு ஓமாதிகளே விளக்குகின்ற ஆசிரியர் முதற்கண் நுதலிப்பு சுதல் என்ற உத்திபற்றி நவகுண்டம்பற்றித் தெரிவிச்கிருர்

நவகுண்ட மானவை நானுரை செய்யின் நவகுண்டத் துள்ளெழு நற்றீபந் தானும் நவகுண்டத் துள்ளெழு நன்மைகள் எல்லாம் நவகுண்ட மானவை நானுரைப் பேனே., 1015

இம் – எனின், நுதலிப்புகுகின்றது.

இ – ள் : நவகுண்டங்களேப் பற்றி நானுரை செய்யின் நவகுண்டத்தில் நல்ல சோதியானது எழும். நன்மைகள் யாவும் அங்கேயே விளேவன. ஆதலால் நவகுண்டங் களேப்பற்றி நானுரைப்பேன் என்றவாறு.

நல் தீபம் – நல்லொளிப் <del>ப</del>ிழம்பாகிய சிவம். ( 132 )

உரைத்திடுங் குண்டத்தின் உள்ளேமுக் காலும் நகைத்தெழு நாற்கோண நன்மைகள் ஐந்தும் பகைத்திடு முப்புரம் பாரங்கி யோடே மிகைத்திடு குண்டங்கள் மேலறி யோமே. 1016

. **இம் – எனின்,** குண்டவகைகளே உணர்த்துதல் நு**தலிற்று**.

இ – ள் : சொல்லப்பெறுகின்ற குண்டங்கள் முக் கோணமும், விளக்கத்தோடு எழுகிற நாற்கோணமும். நன்மைகளமைக்த ஐங்கோணமும், அறுகோணமும் ஆம் என்றவாறு.

முக்கால் என்றது யோனிதண்டமாகிய முக்கோண குண்டத்தை. நாற்கோணம் என்றது சதுரஸ்ர குண் டத்தை. ஐந்து என்றது பஞ்சகோண குண்டத்தை. பகைத்திடுமுப்புரம் – முக்கோணம் இரண்டு ஒன்றற் கொன்று மாருக அமைக்கப்பெற்றது. அது அறு கோண குண்டம். (133)

மேலறிந் துள்ளே வெளிசெய்த வப்பொருள் காலறிந் துள்ளே கருத்துற்ற செஞ்சுடர் பாரறிந் தண்டஞ் சிறகற நின்றது நானறிந் துள்ளே நாடிக்கொண் டேனே 1017

இம் – எனின், அகத்தே நவதண்டத்தில் அ<sup>ருல்</sup> ஓம்பு முறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இடள்: ஆஞ்ஞைவரையில் வியாபித்திருப்பதாக உள்ளே வெளிபபட்ட சிவம், பிராணுயாமமாகிற காற்றை அறிந்தடக்க உள்ளே தியானத்தினிடமாகக் பொருந்திய செஞ்சோதி, பிருதிவி புவனங்களேயும், அண்டமுகட்டையும் கடந்துநின்றது. இந்நிகழ்ச்சியை அடியேன அதத்துள்ளே அறிந்து அது எழுவதை அறிந்தேன் என்றவாறு.

மேல் – மேல்வரை; பிரமரந்திரம் வரையில் உள்ளே வெளிசெய்தலாவது ஆருதாரங்களிலும் அங்கங்குள்ள மூர்த்திகளாய்த் தோன்ற சிற்றல். அப்பொருள் என்றது அகாரவாச்சியனுன சிவத்தை. கால் – காற்று; பிராணன. அறிந்து – அறிய எனத் திரித்து, பிராணபாம்ப செய்ய எனப் பொருள்கொள்க. செஞ்சுடர் – செஞ்சோதியாய சிவம். பார் அறிந்து – பார்முதலிய பூதங்கள் ககடந்து. அண்டம் சிறத் அற – அண்டப்புறமும் சடந்து. அற – சடக்க. பொருள், சுடர் நின்றது எனக் கூட்டுச். அதனோன் கண்டேன் என்றது ஆசாரிய மூர்த்திகளாகிய திருமூலதேவர் தம் அநுபவங் கூறித் தெளிவித்தது. (134)

கொண்டஇக் குண்டத்தின் உள்ளெழு சோதியால் அண்டங்கள் ஈரேழு மாக்கி அழிக்கலாம் பண்டையுள் வேதம் பரந்த பரப்பெலாம் இன்றுசொல் நூலாய் எடுத்துரைத் தேனே 1018

இம் - எனின், அக்கினியின் ஆற்றல் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இங்ஙனம் அகமார்க் கத்தில் கொண்ட இக்குண்டத் தள்ளே எழுகின்ற சோதியால் ஈரேழு அண்டஙகளேயும் படைத்து அழிக்கலாம். பழைய மறைகளின் பொருட்டுப் பரப்பு அணத்தையும், இன்று சொன்ன தந்திரமாகச் சொன்னேன் என்றவாறு.

நூல் – தந்திரம். முன்திருமந்திர்த் திற் கூறியாங்கு அகமார்க்கத்து ஆருதாரக குண்டத்துள் எழுகின்ற கிவாக்கினியால் அண்த்தையும் ஆககி அழிக்கலாம் என்பது. சோதியாய் எனப் பாடங்கொண்டு வேட்கும் அந்தணர் ஒளிவடிவாய், உலகங்களே ஆக்கவும் அழிக் வும் வல்லவராவர் என்றுரைப்பாரும் உளர். பஞ்ச கிருத்திய ஆற்றல் இறைவனுக்கன்றி ஏண்யோருக்கு ஒரு சேர அமையாமை நோக்கித் தெளிக. (135)

எடுத்தவக் குண்டத் நிடம்பதி ஞறிற் பதித்த கலேகளும் பாலித்து நிற்கும் கதித்தனல் உள்ளெழக் கண்டுகொள் வார்க்கே கொதித்தெழு வல்விண் கூடகி லாவே. 1019

இம் - எனின். பதிறைநக2லகளிலும் அனல் கண்ட வற்கு வூ2ையில்லே எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இங்ஙனம் எடுக்கப்பெற்ற அக்குண்டத்தில், சோடச கலேகளும் விளங்கித் தோன்றும். அங்கே சோதி விளங்குதலேக் கண்டறிபவர்களுக்கு, சீறியெழு கின்ற வலிய விளேகள் சேரவே மாட்டா என்றவாறு.

எடுத்த குண்டம் என்றது வினேக்கீடாகத் தாங்கப் பெற்ற உடலே. இடம் ஏழன் சொல்லுருபு. பதினுறில் பதித்த கலேகள் – சோடச கலேகள். அவற்றின் விரிவை பிராசாதசட் சுலோகியுட் காண்க. அவைகளேத் தியா னிக்க அங்கங்+ேயும் சோதியாகச் சிவம் பிரகாசித்தலே அறிவன். அங்ஙனம் அறிவார்க்கு விணே இல்லேயாம் என்றவாறு.

கூடமுக் கூடத்தின் உள்ளெழு குண்டத்துள் ஆடிய ஐந்தும் அகம்புறம் பாய்நிற்கும் பாடிய பன்னீ ரிராகியும் அங்கெழ நாடிக்கொள் வார்கட்கு நற்சுடர் தானே

1020

இம் - எனின், நவகுண்டத்தை யோகமார்க்கத்தில் வைத்து உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ – ள் ; மூலாதாரத்தில், மூன்று கோணங்களில், உள்ள குண்டத்தில், விளங்குகின்ற அகார உகார மகார பிர்து நாதமாகிய ஐந்தும் அகமாயும் புறமாயும் நிற்கும், ஒலியோடியங்கும் பன்னிரண்டு இராசியும் அங்கு எழ அதணேக் காண்பவர்கட்குச் சிவச்சோதி தானே தோன்றும் என்றவாறு.

கூடமுக்கூடம் – மூலாதாரத்திலுள்ள மூன்று கோடுகளின் இணப்பாகிய திரிகோணசக்கரம். இது உள்ளெழுகுண்டம் ; என்றது மூலாதாரத்தை.

ஆடிய ஐந்து – விளங்குகின்ற ஐந்து; என்றது வியட்டிப் பிரணவமாகிய முற்கூறிய ஐந்தும். இது எண்ணுகுபெயர்; அவை அகமாய் நிற்றல், புறமாய் நிற்றல் ஒலியுலகிற்கும் பொருளுலகிற்கும் காரணமாக அமைந்திருத்தல். பாடிய பன்னீரிராசி – பன்னிரண்டு கீலகள். இதனேச் சிலர் பிராணனியக்கம் பன்னிரண் டங்குலம் கூறுவதெனக் கூறி இடர்ப்படுவர், (137)

நற்சுட ராகுஞ் சிரமுக வட்டமாங் கைச்சுட ராகுங் கருத்துற்ற கைகளிற் பைச்சுடர் மேனி பதைப்புற் நிலிங்கமும் நற்சுட ராயெழு நல்லதென் ருளே.

1021

இம் – எனின், குண்டத்து அங்கியே சிவலிங்கம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள : வட்டமான சிரம் முகம் ஆகிய இவை களும் நல்ல சோதியாம். தியானத்துப் பொருந்திய கைகளும் சுடரம். அந்தக் கைகளோடு விளங்கிய திருமேனியாகப் பிரகாசிக்கும் இலிங்கமும் சோதியாய் ஓங்கியெழும். இதுவே நன்மை பயப்பதாம் என்ருள் அன்ணே என்றவாறு.

திருவருட்சத்தி அங்கியே சிவலிங்கம் என்று வித்தாள் என்பது கருத்து, சிவலிங்கத் திருமேனியில் பாணமாகிய முகம் சிரமிரண்டும் தீ. சத்திபீடமாகிய முக்கோணமாகிய கோமுகையோடு கூடிய பகுதியும் தீ அக்கைகளோடு விளங்குகின்ற பசிய சுடர் வடிவம் சிவலிங்க வடிவே. ஆன்மாக்களுக்கு அறியாடைம் அகற்றி அறிவருள்வது இதுவே என்பது கருத்து

பதைப்புற்ற இலிங்கம் எனற்பாலது, பதைப்புற் றிலிங்கம் எனவாயிற்று. பதைப்புற்ற – பிரகாசிக்கின்ற இறந்தகாலம் நிகழ்காலமாக மாறியது. (138)

நல்லதென் ருளே நமக்குற்ற நாயகஞ் சொல்லதென் ருளே சுடர்முடி பாதமா மெல்லநின் ருளே வினவகில் லாதவர் கல்லதன் ருளேயுங் கற்றும்வின் ஞளே

1022

இம் – எனின், அதுவே ஐந்தெழுத்தும் பிறவும் என்பதறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அங்ஙனம் நல்லதென்ற பராசத்தியே, ஆன்மாக்களாகிய நமக்குக் கடைத்தேறற்கு ஏற்ற சொல்லாயிருப்பதும் அது என்ருள். இவ்வண்ணம் சுடர்முடியும், பாதமுமாக நின்ற சீபஞ்சாக்கர வடி வினளாகிய சத்தியை உசாவி அறியமட்டாதவர் கல்விக்கு அடியாயுள்ள நாதபிந்துக்களேக் கற்றும் அச் சத்தி அவற்றின் வேறுபட்டுவளேயாவள் என்றவாறு. வின்னுள் – பின்னுள் என்பதன் போலி, பின்னம் – லேறுபட்டது. நாயகம் சொல் – தலேயாய சொல; சீபஞ்சாககரம். பிரணவமும், ஐந்தெழுத்தும் ஆகிய இரண்டும் சிவலிங்கமே பரணவவடிலம் சீபஞ்சாககர ஒடிவும்; இம்முறை முன் திருமந்திரங்களில் குறித்த படங்களான் உணர்க.

கடர்முடி பாதமா என அடியும் முடியுங் கூறவே. நேற்றி. கண், தோள் முதலிய உறுப்புக்களாக ஐந்தெழுத்து அமைந்திருத்தஃயும் உண்மைவிளக்கங் கொண்டு உய்த்துணர்க. மெல்லநின்றுள் - சத்திக் தம் சேத்தனுக்கும் வேறுபாடு இன்மையின் குணியியல்பு குணத்திற்குரியதாகக் கூறப்பட்டது. அவரவர்களின் பரிபாபக நிலேக்கு ஏற்ப மென்மையுடன் விளங்கி நின்ற அன்னேயை.

வினேவுதல்; நமக்கும் அவளுக்கும் உள்ள இயைபு என்ன? தடை எனன? அது நீங்கும் உபாயம் எனன? என்று ஆய்தல்.

கல் - கஸ், கல்லது - அது பகுதிபபொருள் விகுதி, தாள் - கஸேயின் அடியாய நாத பிநுதக்கள். கற்றும் என்ற உம்மை இழிவுசிறப்பு. சுற்ருல் ஒன்றி வாழ வேணடிய நிஸேயிலிருந்தம் இழத்தலின் வேருனவன் என்றது.

வின்னு விளம்பிறை மேவிய குண்டத்துச் சொன்னுல் இரண்டுஞ் சுடர்நாகந் திக்கெங்கும் பன்னுவு நாகம் பரந்த பரஞ்சுடர் என்னுகத் துள்ளே இடங்கொண்ட வாதே 1023 இம் – எனின், பிறைமதிக் குண்டத்துப் பெருமான் கிற்தம்கிஸ் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : வில்லின் மாக்குப்போலும் வணக்க அர்த்தசக்திர குண்டத்தில், அட்டகாகங்களும் திக்கு எட்டிலும் அமர. சொலைப்படுகின்ற காலு பாம்புகள் பரக்துள்ள பாஞ்சுடராகிய சிலம் என் உள்ளத்துள் இடங்கொண்டு எழுக்தருளியுள்ளது என்றவாறு.

வில் நா இளப்பிறை - வில்லின் இருநுனிபோல விளந்த இளம்பிறை. பிறைமேவிய குண்டம் – பிறை போல் உள்ள குண்டம் ; எனறது அர்த்தசந்திர குண் டத்தை.

சொல் நாலிரண்டு சுடர் நாகம் - சொல்லப்படும் அட்டமா நாகங்கள். பலநாலுநாகம் - சொல்லப்படும் திருக்கரம், இந்ப்பு, முஷயாகிய நான்கீடங்களிலும் விளங்குகின்ற நாகங்கள். ஆகம் (மார்பு) - நெஞ்சு, யோகமார்க்கத்தில் அர்த்தசந்திர குண்டமாவது சுவா திட்டானம். அங்கு நால் + இரண்டு = ஆறு; ஆறு சொற்களாகிய வடை இடை ரால் அறும் உள்ளன: அங்கே சிவம் விளங்கிகிற்கின்றது என்றும் கூறப்படும்,

இடங்கெண்ட பாதம் எழிற்சுட ரேக நடங்கொண்ட பாதங்கள் நன்னீ ரதற்குச் சகங்கொண்ட கையிரண் டாறுந் தழைப்ப முகங்கொண்ட செஞ்சுடர் முக்கண ஞர்க்கே

1024

இம் - எனின். அச்சுடரே ஆனந்தக்கூத்தனின் திருவுரு எனல் நுதலிற்று. இ - ள் : முக்கண்ணராகிய சிவனுக்கு ஊன்றிய பாதமாகிய அழகியசோதி ஒன்று. அச்சோதிக்கு நடங் கொண்ட பாதயே நல்லநீராம். அதன் எட்டுக்கரங்களே உலகைத் தாங்கி நிற்பனவாம். சூரியனே முகமாம் என்றவாறு.

இடம் கொள்ளுதல் – ஊன்றுதல். கடங்கொள் எல் – வீசி நடமாடுதல் முக்கண்ணர்களு. ஊன்றிய பாதம் ஒன்று. வீசியபாதம அதனிர். எண்தோள்களும் எட்டுத் திசைகளேயுடைய வுலகம், முகம் சூரியன். இங்ஙனம் சிவன் விராட்சொருபியாக விளங்குவன என் பதாம். யாகத்தீயே இறை; அதன் உருவததியானம் இது என்றவாறு. நடங்கொண்ட பாதத்தை கன்னிர் என்றது அருளல் உடைமையால் எனக. (141)

முக்கணன் ருனே முச்சுட ராயவன் அக்கணன் ருனே அகிலமும் உண்டவன் திக்கணஞகித் திசையெட்டுங் கண்டவன் எட்கணன் ருனுக்கும் எந்தை பிரானே

1025

இம் – எனின், சிவனே ஐந்தொழிலாற்றி அணே வரையும் அவ்வத்தொழிலில் அமர்த்துபவன் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மூன்று கண்களேயுடைய சிவனே முச் கடராயவன்; அந்தக் கண்ணஞகிய திருமாலாகி உலக முழுவதையும் காப்பாற்றத் திருவயிற்றில் அடக்கி யவன்: எட்டுக்கண்களே உடையவனுகி, திசைகளளேத் தையும் படைத்தவன். எவ் விடத்துள்ள தேவர்களுக் கும் ஏனேயோர்களுக்கும் எம் தந்தையே தலேவன் என்றவாறு. முழுச்சுடர் என்றும் பாடம். இந்தப்பாடத்திற்கு நிறைந்த சோதியாயுள்ளவன் என்க. முக்கண்ணன் என்பதற்கு ஏற்ப முச்சுடராயவன் என்ற பாடமே சிறத்தல் காண்க. முச்சுடர் – சோமசூரியாக்கினி.

அக் கண்ணன் - அந்தத் திருமால். திருமாலக் கண்ணன் என்றது கரியநிறமுடைமையின், கிருஷ்ணு வதாரத்தை உட்கொண்டு உரைத்தது. அவன் உலகம் உண்ட வரலாற்றை அறிவிப்பது.

திக்குக் கண்ணன் - எட்டுக் கண்களுடையவன் ; பிரமன், திக்கு எண்குறித்து நிற்றது. கண்டவன் -படைத்தவன். எக்கண்ணன் - எந்த (கண் - இடம்) இடத்திலுள்ளவர்களுக்கும் : அணேத்து உயிர்களுக்கும் என்றபடி. எந்தை பிரானே - சிவனே தணேவன். (I42)

எந்தைபிரானுக் கிருமுன்று வட்டமாய்த் தந்தைதன் முன்னே சண்முகந் தோன்றலால் கந்தன் சுவாமி கலந்தங் கிருத்தலான் மைந்தன் இவனென்று மாட்டிக்கொள் ளீரே 1026

தும் - எனின், சண்முகக்கடவுள் அவதாரத்தை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - எ / இங்ஙனம் சோதி வடிவான சிவனிடத்து ஆறு பொறிகளாகத் தக்தையின் திருமுன்னர் சண் முகம் தோன்றியதால். கக்தஞை இறைவன் கலக்து அங்கு எழுக்தருளினன், அதஞல் முருகன் சிவனுக்கு மைக்தன் முறையாவான் என அறிக்துகொள்ளுக்கள் என்றவாறு. தந்தையாகிய தனக்கு முதலாவதாக ஆறுமுகம் தோன்ற அதினின்று, ஆறு வட்டங்களாக ஆறு பொறிகள் தோன்ற, அதில சந்தனுக்க கலந்தங்கிருந் தமையால் கந்தன் மைந்தனுபினை என்று அறிக என்பதாம்.

தந்தை தன் முன்னே சண்முகம் தோன்றலால், எந்தைபிரானுக்கு (தீ) இருமன்று வட்டமாய், கந்தன (ஆக) சுவாமி சலந்திருத்தலால், இவன்மைந்தன் என மாட்டிக்கொள்ளீர் என முடிக்க. (143)

மாட்டிய குண்டத்தின் உள்ளெழு வேதத்துள் ஆட்டிய காலொன்றும் இரண்டாய் அலர்ந்திடும் வாட்டிய கையிரண் டொன்று பதைத்தெழ நாட்டுஞ் சுரரிவர் நல்லொளி தானே 1027

இம் – எனின், பிராணவாயுவை யடக்கச் சுரராய் ஒளிபேறுவர் எனல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பொருந்திய குண்டமாகிய மூலாதாரத் துள் வேதமுதலாகிய பிரணவத்துடன் சலந்துள்ள காற்ருகிய பிராணன், இடை பிங்கலேயாகிய இரண் டாக விரியும். அதனே வாட்டுவதற்காக, இரு கைகளில் ஒன்று வீலரந்து எழ அக்கையைக்கொண்டு அதனேக் கட்டுப்படுத்துகின்ற இவர் சுரராய் நல்லோளி பெறுவ என்றவாறு.

நவகுண்ட யாகம் எனப் பிராணுயாமத்தைக் குறித்தவாறு யோகநெறிபற்றி. குண்டத்தினுள் எழு வேதம் • மூலாதாரத்துத் திரிகோண சக்கரத்துள்ள ஓம் என்னும் எழுத்து. வேதம் என்பது வேதத்தின் முதற்கண் ஒலிக்கப்படுவதாய் அத**ன்** காரணமாய் சிற்கின்ற பிரணவத்தை உணர்த்திற்று

வேகத்துள் ஆட்டிய கால் - மூலாதாரத்திலே பிரணவத்தோடு கலந்து உறைகின்ற பிராணவாயு, காலொன்றும் என்றதிலுள்ள ஒரு காற்றேபென்ற சிறப்புப்பொருள் தந்தது. இடைகலே பிங்கலேயாக. உச்சுவாச நிச்சுவாசமாக விரிதலே இரண்டாய் அலர்ந் திடும் என்றருளியது. ஒருகாலில் இரண்டு மலர்கள் என்ற வேறு பொருளும் தொனிக்க நிற்றல் காண்க.

ாட்டிய: செய்யிய ான்னும் விணேயெச்சம். அது எழ என்னும் விணையைக்கொண்டது. அந்தக் காற்றைக கட்டுப்படுத்த. கை இரண்டு ஒன்று – இரு சைகளுள் ஒரு கை. பதைத்து – விரைந்து. வலது கையால முக்கை மாறி மாறிப்பற்றி இழுத்தலும். விடுத்தலும், சிறுத்தலும் செய்து நாட்டுவார் தேவராக ஒளிபெறுவர் எனபதாம்

புதைத்து எழ எனவும் பாடர், இப்பாடத்திற்கு, கையால் பொத்திக் கால் டேலெழ எனப் பொருள் கொள்க. சுரர்கட்குத் தேவரென்றபெயரே ஒளியுடையவர் என்ற காரணத்தால் வந்தது. ஆகவே இங்ஙனம் மூலக்குண்டத்து வேட்பார் சுரராய் ஒளி பெறுவர் என்பது கருத்து ஒளி தானே ஆவர் என வினே வருவித்து முடிக்க,

நல்லொளி யாக நடந்த வுலகெங்குங் கல்லொளி யாகக் கலந்துள் இருந்திடும் சொல்லொளி யாகத் தொடர்ந்த உயிர்க்கெலாம் கல்லொளி கண்ணுளு மாகிநின் ருளே 1028 இம் - எனின், உடலோளியாக உண்டான அறுகே உயிரோளியாகவும் உபதேச ஒளியாகவும் மெய்டொளி யாகவும் <mark>கிற்கும் முறை</mark>மை உணர்த்துநல் நுதலிற்று.

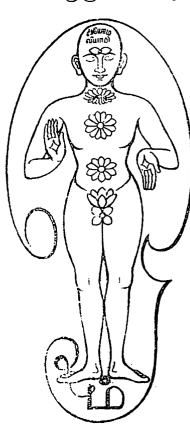
இ – ள்: (முற்கூறியவண்ணம்) நல்ல ஒளியாக உலகெங்கும் பரவிக சுற்றலால்வரும் ஒளியாக உயிருட் கலந்து விளங்கும். சொல்லால் விளேயும் ஒளியாகப் பரவி உயிர்க்கெல்லாம் மெய்ஞ்ஞானமும் கண்ணுள் கலந்து காட்டுமுபகாரம் புரியும் ஒளியுமாகிக் கலந்து நின்ருள் திருவருட்சத்தி என்றவாறு.

நல்லாளி என்றது முற்றிருமந்திரத்தில் கூறிய உடலோளியை அநுவதித்தது. உலகெங்கும் நடந்து எங்கும் பரவி; என்றது எல்லாரானும் எங்கும் அறியப் பட்டு என்றவாளும், நடந்து அவ்வுலகெங்கும் என்பது நடந்த உலகெங்கும் எனத்தொகுத்தல விகாரமாயிற்று. 'நடந்துலகெங்கும் 'எனவும் படம்.

கல் ஒளி – கற்றலான வரும் ஒளி; என்றது நூலறி வாகிய பாசஞானம். பாசஞானமாய் பதிஞானத்திற்கு வாயிலாயிருந்து துணேசெய்வதாய் உயிரைப் பொருந் தும் என்பதணே கல்லொளியாகக் கலந்து உள் இருந் திடும் 'என்று குறிப்பித்தவாறு. பாணிக்கத்துள் ஒளி போல எங்கும் வியாபகமாய் இருக்கும் என்பாரும் உளர். இதற்கேற்ப ஏனேய அடிகளின் உரையையும் மாற்ற முடியாமை ஓர்க்.

சொல்ஒளி – ஆசானின் உபதேசமாகிய ஞானம் என்றது சிவஞானம் கல்லோளி - மஃபோல மில்த்த ஞான்ம், டெய் ஞ்ஞானம், சண் - விழி; அறிவமாம். (145) நின்றஇக் குண்டம் நிலேயாறு கோணமாய்ப் பண்டையில் வட்டம் பதைத்தெழு மாருறுங் கொண்டஇத் தத்துவம் உள்ளே கலந்தெழ வீண்ணுளும் என்ன எடுக்கலு மாமே

1029



இம் – எனின், ஒளிக்கு இடமாக நின்ற இக் குண்டம் ஆதாரங்க ளாகவும், தத்துவங்க ளாகவும் இருக்கின்ற முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : ஒளிமய மாய் நின்ற குண்டம் ஆறு ஆதாரங்களும் சக்கரமாக அவற்றைச் சுற்றிலுர், பழைமை போல, வட்டவடிவா கிய பிரணவமானது ஒளிவிட்டேழும். முப் பத்தாறு தத்துவங்க ஞம் இதனுள் கலந்து எழ 'விண்ணுளும்'

என்னப் பதமக்திரம் தொடங்கலும் ஆம் என்றவாறு.

(146)

எடுக்கின்ற பாதங்கண் மூன்ற தெழுகை கடுத்த முகம்இரண் டாறுகண் ளுகப் படித்தெண்ணு நாவெழு கொம்பொரு நாலும் அடுத்தெழு கண்ணுன தந்தமி லாற்கே 1030

இம் – எனின், குண்டத்துள் எழும் சிவாக்கினி தேவதாத்தியானம் உணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ - ள் : அந்தமிலாத சிவாக்கினிக்கு, எடுக்கின்ற பாதங்கள் முன்றும், ஏழு கைகளும், கடுகடுத்த முகம் இரண்டும், ஆறு கண்ணும், கற்று எண்ணும் நாக்கள் ஏழும், கொய்புகள் நாலுமாகப் பொருந்தி எழுகின்ற இடமாயிற்று என்றவாறு.

அந்தமிலாற்கு எடுக்கின்ற பாதங்கள் மூன்றது, எழுகை, கடுத்த முகம் இரண்டு, ஆறு கண், படித் தெண்ணு நா எழு, கொட்பு ஒரு நாலு, அடுத்து எழு கண் ஆனது குண்டம் எனக் கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

இம்மந்திரம் சிவாக்கினி முற்கூறிய ருபத்தோடு குண்டத்தை இடமாகக் கொண்டெழுவதாம் என்க. இக்கருத்து முழுதும்,

## सप्तहस्तं चतुश्रांगं सप्त जिह्नोहि शीर्षकम्। त्रिपात्प्रसम्नवदन सुखासीनश्शुचिस्मितः॥

என்ற சுலோகத்துடன் ஒத்திருத்த%லக்காண்க. இங் ஙனமன்றித் தமக்குத் தோன்றியவாறே பொருள் கண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர். (147) அந்தமில் லானுக் ககடலிந் தானில்லே தந்தமில் லாணே அளப்பவர் தாமில்லே தந்தமில் லானுக் கடுத்த சொற் ருனில்லே அந்தமில் லாணே அறிந்துகொள் பத்தே 1031

இம் – எனின், அங்**கி**யின் இயல்பு உ**ணர்த்துதல்** நுதலிற்று.

இ – ள் : ஈறு அற்றவஞகிய அங்கிக்கு இருப்பிடி மும், அளந்து வரையறை செய்வாரும், அறிவிக்கும் பொருத்தமான சொல்லும் இல்லேயாம். ஆதலால் அவஃவப் பத்தின் வடிவாகிய (ம்) யகரமாக அறிக என்றவாறு.

அங்கி பாவற்றிற்கும் ஈறுசெய்வதாய், தான் ஈறு இன்றி இருத்தலின் அந்தமில்லான் என்று அழைக்கப் படுகிறது. அந்தமில்லாதவளுகிய இறைவனும் இந்த அங்கி வடிவமாய்ச் சிவாககினி, சிவச் சோதியென்று அழைக்கப் பெறுகின்ருர் என்பதறிக. சார்ந்த இடத்தை அழிப்பது அங்கியின் இயல்பாதலின் 'அகலிடந்தான் இல்ஃல் ' என்றருளினுர்

தீ, பிறருடைய ஆற்றலே அளக்கும் அளவுகோலாக, ''தீயன்ன தெறலும் '' எனக் கூறப்படுதலின் ' அளப் பவர்தாம் இல்லே என்றது. ஒளியும் தெறலும் உடைமை காரணமாக அடுத்து ஏழங்கப்படுகின்ற பொருளில்லே யாகவே அதஜேக் குறிக்கும் சொல்லும் இல்லேயாயிற்று.

அவணேப் பத்தாக அறிதலாவது பத்தின் வடிவம் (ம்) தலேகுவியுமாயின் அது அங்கியின் இருதலேகணேயும் ஒத்ததாகும், ஆதலால் அங்கியைக்குறிக்கும் அடையாள எழுத்து ய என்பதாம். அக்கினி பீஜம் ரம்; அதணேக் குறித்தன்று என்க. (148)

பத்திட்டங் கெட்டிட் டாறிட்டு நாலிட்டு மட்டிட்ட குண்டம் மலர்ந்தெழு தாமரை கட்டிட்டு நின்று கலந்தமெய் யாகமும் பட்டிட்டு நின்றது பார்ப்பதி பாலே

1032

இம் – எனின். சிவாக்கினி தத்துவ யஞ்ஞந்தைக் கடந்து சத்திமண்டலத்தைத் தாவி எரிந்தமை உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வரையோடு கூடிய குண்டத்து மலர்க் தெழுந்த செந்தாமரைபோன்ற அக்கினியானது, பத்து இதழ், எட்டிதழ், ஆறிதழ், நாலிதழ் இவற்றையுடைய மணிபூரகம், அநாகதம், சுவாதிட்டானம், மூலாதாரம் என்ற ஆதாரங்களேயுடைய கலந்த மெய்க்கண் இயற் றப்படுகின்ற தியானயஞ்ஞம் சகஸ்ராரமாகிய துவாத சாந்தத் தலத்திலே விளங்குகின்ற பராசக்தியினிடம் போருந்தி நின்றது என்றவாறு.

முலாக்கினி துவாதசாந்தம்வரை தாவி எரிந்தது. என்பதாம்.

மூலாதாரம் நாலிதழ்க்கமலம். சுவாதிட்டானம் ஆறிதழ்க்கமலம், மணிபூரகம் பத்திதழ்க்கமலம், இத யம் எட்டிதழ்க்கமலம், விசுத்தி பதினுறிதழ்க்கமலம், தாலு இருபத்துநாலிதழ்க்கமலம், ஆஞ்ஞை நாலிதழ்க் காணம், பிரமரக்திரம் பதினுறிதழ்க்கமலம், சிரமேல் ஒனி பதிதீழ்க்கமலம், துவாதசாக்தம் ஆயிரம் இதழ்க் காலம். இதவே சக்திமண்டலர். இங்குச் சர்வ வீயாபி பான சிலம் வீற்றிருக்கிறது என்று சித்தாந்த சாராவளி கூறுகிறது. ஆதலால் மூலக்கனலாகிய சிவம் வியாப கத்தை உணர்ததாது இப்பந்திரம்.

எண்ணுப்பெயர்கள அவ்வவ் வெண்கள்யுடைய இசழ்க்காலங்களே உணர்த்தி அவற்றையுடைய ஆதா ரங்களே உணர்த்தின். ஆதாரங்களே முறை மற்றிக் கூறியருளியது சிவ ஒளி மேல போகப்போகக் கீழ் இல்லே என்பதில்ஃல; ஒளி முன்னும் பின்னும் செல்லுக் தன்மையுடைது என்பதை விளக்க,

மட்டிட்ட குண்டம் - ஆதாரங்களே அமைத்து வரை யறைசெய்தகுண்டம்; என்றது உடலே. தாமரை -அக்கினி; உவமவாகுபெயர்.

கலந்தமெய்யாகமும் கட்டிட்டு சின்று பார்ப்பதி பால் பட்டிட்டு மின்றது எனக்கூட்டுக

மெய்யாகம் – தத்துவ யஞ்ஞர். புறத்தே செய்யப் படுகின்ற யாகங்களேக்காட்டிலும் இதுவே உண்மையான பயன தருவதாகலானும். இவ்வியாகம் நிலே பெறுதற் சாகவே புறயாகங்கள் செய்யப்படுகள் காகலானும் இது டெய்யாகம் எனப்பட்டது. சக்திமண்டலம் வரை பரவிச் சிவத்தை விளங்கச்செய்வது இதுவே என்றவாறு. (149)

பாம்ப பாகன் பரந்தகை நாஃலஞ்சு காற்பதி பத்து முகம்பத்துக் கணகளும் பூப்பதி பாதம் இரண்டு சுடர்முடி நாற்பது சோத்திரம் நல்லிரு பத்தஞ்சே இ**ம் - எனின், சதாசிவ**மூர்த்தியின் தியானம் உணாத்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : பாவதிராகளுகிய சதாசிவமூர்த்தியின் இருபக்கமும் பரவிய கைகள் இருபதாம். காலுக்குட் பதியாகிய நாசிகள் பத்தாம். முகத்தில் விளங்குகின்ற கண்களும் பத்தாம். மலரையொத்த திருவடிகள் இரண்டாம். ஒளிஸ்டுகின்ற திருமுடிசளும் அக்கரங்களின் நாற்பதாம் எழுத்தாகிய ஹ போன்ற காதுகளும் இரு பதும் அஞ்சுமாம் என்றவாறு.

பார்ப்பதிபாகன் – ம னேன் எணிக்குத் தணவனுகிய சதாசிவமூர்த்தி. பரந்த கை நாணந்து – ஐந்து திகமுகர் கட்கும், முகம் ஒன்றற்கு நான்காகப் பரந்த கைகள் இருபதாம்.

கால் – காற்று. பகி - இடம். காற்பதி - பிராண வாயுவுக்கு இடமாக விளங்கும் நாசி. ஐந்து முகரு சுளுக்கும் பத்தாம்.

முகம் பத்துக்கண் - முகக்கண் பத்தாம். நெற்றிக் கண் இவைகளுக்கு வேருக ஐந்துளவாம் எனக் கூறித்த வாறு.

பூ பதி பாதம் – திருமாலின் கண்போன்ற தாமரை கள் பதிந்துகிடக்கின்ற திருவடி; இரண்டாம். திருவீழி மிழலேயில் நேத்தரார்ப்பணேசரது திருவடியில் கண் மலர் இருத்தல் ஈண்டு நினுத்தற்கரியது, அதுபோல அன்பர்கள் சாத்தியமலர்கள் பதிந்துகிடக்கின்றபாதம் என்பது. கடர் முடிகளும், நாற்பது சோத்திரம் - நாற்பதாம் எழுத்தப்போன்ற காதுகளும் இருபதும் அஞ்சு மும் என்பது. நாற்பது என்பது அகாராதி அக்கரங்களுள் நாற்பதும் எழுத்தாகிய 'ஹ' என்பதை உணர்த்திற்று. செவி 'ஹ'போல இருத்தல் காண்க. முடி ஐந்தும், சோத்திரம் இருபதும் என எதிர் டூனிறையாகக்கொள்க. நால்பது சோத்திரம் - தொங்தகிறை பத்து. 'ய' வடிவான சோத்திரம் என்னுமாம். இதுவே சிறந்த உரை என்லாம். (150)

அஞ்சிட்ட கோலம் அளப்பன ஐயைந்தும் அஞ்சிட்ட குண்டமலர்ந் தங்கிருத்தலால் பஞ்சிட்ட சோதி பரந்த பரஞ்சுடர் கொஞ்சிட்ட வன்னியைக் கூடுதன் முத்தியே

1034

இம் - எனின, சிவபேதம் அடோத்தும் குண்டத் திருத்தலால், ருண்டத்து அக்கினியைக் கூடுதலே முத்தி யாம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள : சதாசிவமூர்த்தியின் ஐந்தான திருமேனி யும், அவற்றின் பேதமாய், அதிகாரமாய் ரின்று அளப் பனவாகிய மயேச்சுர வடிவங்கள் இருபத்தைந்தும், அழகியகுண்டத்தில் வீளங்கியிருத்தலால், பஞ்சீகரணம் செய்யப்பேற்ற சோதியாய் எல்லாப் பூதங்களிலும் பூத காரியங்களிலும் பரவிய பரஞ்சுடராகிய நுண்ணிய அக்கினியைக் கூடுதல் முத்தியாம் என்றவாறு,

அஞ்சிட்ட கோலம்; ஈசானம். தத்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத்போஜாதம் என்ற மூர்த்திகள். அளப்பன – அதிகரிப்பனவாகிய மாகேஸ்வர் விடிவம் இருபத்தைந்து, அவை விக்கின பிரசாதர், பிரம சிரர் சேதர், பிட்சாடனர், வீரபத்திரர், சஜரம்மார், கிராதர், காளகண்டர், கங்காளர், சக்ரபிரதர், சண்டேசாரனுக் கிரகர், சுகாசனர், ஏக்பாதர், சபாபதி, சலந்தராரி, திரிபுராரி, காலாரி, காமாரி, இலிங்கோற்பவர், சந்திர சேகரர், சோமாஸ்கந்தர், இட்பாருடர், உமாமகேசர், கலியாண சுந்தரர், அர்த்தகாரீசர், அரியர்த்தர் என்பன.

அஞ்சு இட்ட குண்டம் - பஞ்சதண்டம் ; பஞ்ச முககுண்டம். இது சிவகுண்டம்.

ிகாஞ்சு – கொஞ்சம்; அம் குறைந்தது. வன்னி -தீ. கொஞ்ரீட்ட வன்னி – சூட்சுமமாகிய அக்கினி; என்றது சிவபரம்பொருளே. (151)

டுத்தநற் சோதி முழுச்சுட ராயவன் கற்றற்று நின்ளுர் கருத்துள் இருந்திடும் பற்றற நாடிப் பரந்தொளி யூடுபோய் செற்றற் றிருந்தவர் சேர்ந்திருந் தாரே

1035

இம் - எனின், இறைவனிருக்குமிடமும், அவன இயல்பும், அவனே அலடயும் உபாயமும் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அநாதிமல முத்தனுன் சோதியாய் முழுச் கடராய் உபகரிக்கும் பரம்பொருள், கல்லஞானங்களே முற்றவோதி அதில் மயங்காது அவற்றைக் கடந்து நிற்பாரது கருத்துள் எழுந்தருளும், அதனே, உலகப் பற்றறத் தேடி வியாபியாயுள்ள குண்டலினியாகிய ஒளியின் துணேயால் கடந்துசென்று, சினமாகிய பதை நீங்கி, அசையாதிரு**ந்தவர்க**ள் அதனூடு அநகியமாய்ச் சேர்ந்திருப்பர் என்றவாறு.

முத்த நல் சோதி - முத்துப்போலும் நற்சோதியென லுமாம். முழுச் சுடர் - குறையாதே, குறைந்து நிறை யாதே என்றும் முழுச் சுடராயே ஒரு தன்மைத்தாயிருப்ப வன். கற்று - கண்ஞானங்களே முற்ற ஓதி. அற்று -அதில் நிலத்து கடபடாம் என உருட்டி மருட்டித் தருக்கி நில்லாது அதணேக்கடந்த மெய்ஞானத்தைப் பற்றிநிற்பர். கண்ஞானமும் பாசமாய், சிவஞானத்திற்தத் தடைசெய் யும் பொன்விலங்காதலின் அதணயும் துறத்தல் இன்றி யமையாததாயிற்று. மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் 'கல்வி என்னும் பல்கடற் பிழைத்தும்'' என்று அருளினமையும் காணக்.

பற்றற நாடி - எனது, யான் என்னு ம் அகப்பற்றும், புறப்பறறும் நீங்க ஆராய்ந்து. ஒளியூடுபோய்-மூலத்த னின்றும் குண்டலிவி ஒளியோடு, அவ்வவ்வாதாரங்களி லுள்ள அதி தெய்வங்களாகிய ஒளிகளேப் பேதித்துக் கொண்டு, மதிமண்டலம் சேன்று அதணேயுங் கடந்து துவாதசாந்தப் பெருவெளியில் விளங்கும் பேரொளி யாகிக் கலந்து,

செற்று-சினம். இது செற்றம் என்பதன் குறை, சேர்ந்திருந்தார் தியான பரராய் இருந்தனர். வீடு சேர்ந் திருந்தார் எனலுமாய். (152)

சேர்ந்த கஃயஞ்சுஞ் சேருமிக் குண்டமும் ஆர்ந்த திசைகளும் அங்கே அமர்ந்திடும் பாய்ந்தஐம் பூதமும் பார்க்கின்ற வன்னியைக் காய்ந்தவர் என்றுங் கலந்தவர் தாமே 1036 இம் – ஏனின், பரவெளியில் ஒளியோடு உடனுறை கின்ற காலத்துளதாம் அநுபவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருக்திய ஙிவிருத்தியாதி பஞ்ச கலே களும், அவற்றைப் பொருக்திய ஓமதண்டமும், அவை வாழ்வதற்காககப்பட்ட திசைகளும், எல்லாம் நுணுகி அங்கே பொருக்தியிடும். ஆதலால் பரவிய பருப்பூதங்கள் ஐக்தாலும் காணப்பட்ட காட்டைக் கொளுத்தியவர்களே என்றும் இரண்டறக் கலக்து விளங்குபவராவர் என்றவாறு.

சேர்ந்தக்கை - 'மலச்சேற்றுள் அழுந்திக் கிடக்கிற ஆன்மாக்கள் 'சிறிது ஞானப்பிரகாசம் பெற்றுய்வதாக' என இறைவணுல உபகரிக்கப்மெற்ற நிவிருத்தி, பிர திட்டை, வித்தை, சாந்தி, சரந்தியதீதை என்னும் ஐந்து கீலகளும்.

சேரும் இக் குண்டமும் - அந்த ஐந்து கஃப்சளும் சேர்ந்துள்ள சரீரமாகிய இந்த ஓமகுண்டமும்.

திசை என்றது திசைகளே உடைய உலகையுகார்த் திற்று. ஆர்ந்த திசைகளுட – விணப்போகத்தை நுகர் தற்காக அருளப்பெற்ற எல்லாம் நிறைந்த உலகமும் என்பது. அங்கே அயர்ந்திடும் - முதல் திருமந்திரத்தில் அருளியதுபோல பெருவெளியில் ஒளியோடு கலந்திருக் தின்ற காலத்தில் இவையெல்லாம் நுணுகிக் காரணத் தன்மை எய்தி வீளங்கும் என்பதாம்.

பாய்ந்த ஐம்பூதம் – பருப்பூதம் ஐந்தம் பார்க் இன்ற - காண்கினற; என்றது ஐம்பூதங்களும் கூடியும் குறைக்கும் கூடிப்படைக்கப்பட்ட. வன்னி - காடு: என்றது பௌதிக உலகத்தை. உலகம் பொறிகளுக்கு ஏற்ற புலன்களாகிய காட்டியேயுடையது. ஆதலால் வன்னியென்று உருவகிக்கப்பட்டது.

காய்ந்தவர் - காட்டைக் கொளுத்தியவர்; புலன் கவே வென்றவர். என்றும் கலத்தல் - பிரியாமே அங்கிய மாதல். தாம், ஏ அசைகள். (153)

மெய்கண்ட மாம்ளிரி நிருல கேழையும் உய்கண்டஞ் செய்த ஒருவணேச் சேருமின் செய்கண்ட ஞானந் திருந்திய தேவர்கள் பொய்கண்டம் இல்லாப் பொருள்கலந் தாரே 1037

இம் - எனின், உலகேழையும் உய்வித்த ஒருவணச் சேருங்கள் என அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விரிந்த கடலால் நுழப்பட்ட உலகு ஏழிஃனயும் ஙிஃத்ததாம் வண்ணம் உய்யும் கண்டங்க களாகச்செய்த ஒப்பற்ற முதல்வஃனத் தியானியுங்கள். செய்கைகளால் வரையறுக்கப்பட்ட ஞானம் எய்தித் திருந்திய தேவர்கள், பொய்யால் வரையறுக்கப்படாத மெய்ப்பொருளேக் கலந்தவராஞர்கள் என்றவாறு.

செயலாகிய யாகாதி கன்மங்களிலே எப்போதும் தோய்ந்து களிக்கும் இந்திராதி தேவர்கள்கூட, கிரியை யால் பரிபாகப்பட்டு ஞானம் எய்தித் திருந்தி, மெய்ப் பொருளோடு கலந்தார்கள்; ஆகையால், மாயையின் காரியமாய், தோன்றி அழிவதாய உலகு ஏழையும் உய்யும்வண்ணம் ஆட்கொண்ட முதல்வணேச் சேருங் கள்; நீங்களும் முத்தியடையலாம் என்பது கருத்து. மெய்கண்டமாம் உய்கண்டம் பெய்த ஒரு கள் எனக்கூட்டுக. உலகேழ் என்றது சப்த தவிபங்கள். பூலாகம், புள்லோகம், கவர்லோகம், மகாலோகம். தபோலோகம் முதலான ஏழு உலகங்கள் எனின், விரிகீர் என்ற அடைமொழி உலகேன்ற போகளைபற்றி வக்ததாகக் கோள்க. எல்லா உரகங்களும் மாகையற்றி வக்ததாகக் கோள்க. எல்லா உரகங்களும் மாகையறின் காரியமாகத்தோன்றி கின்று அடியுக் தன்மையது ஆதலின் பொய்கண்டம். அவற்றை செய்கண்டமாம், உர்பக்கள் கோம். செய்தான் இறைவன் என்பதளம். செய்தான் இறைவன் என்பதளம்.

செய்கண்டம் - சொலாகிய வரையறை; என்ற நி கிரியைகளே யாகாதி கருமங்கள். இதனுல் நானம் பெறமுடியாது. இவைகள் பகபுன்ணியங்கள்; பதலி கீனயே அளிப்பன. இவற்றின் நிலேயாமை உணங்கு தேவர்கள் பசுபுண்ணியங்களேச் செய்யாமல் சிவவழி பாடு முதலிய பதிபுண்ணியகளேச் செய்து நிருந்திய தேவர்களாளுர்கள். அதனுல் அவர்கள் பெர்ய்யால வரையறுக்கப்படாது அத≳னக் கடந்துள்ள கெய்யால வரையறுக்கப்படாது அத≳னக் கடந்துள்ள கெய்யா பொருளாம் சிவத்தைக் கலந்து விளங்கினுக்கள் பொருளாம் சிவத்தைக் கலந்து விளங்கினுக்கள்

கலந்திரு பாதம் இருகர மாகும் மலர்ந்திரு குண்ட மகாரத்தோர் மூக்கு மலர்ந்தெழு செம்முக மற்றைக்கண் நெற்றி உணர்ந்திரு குஞ்சியங் குத்தம ஞர்க்கே 1038

இம் - எனின் . ஓமருண்டத்தில் தியானிக்கப்படும் இறைவன் திருவுரு இதுவெனல் நுதலிற்று. இ - ள்: நாமணபோல மலர்ந்த பெரிய குண்டத்து விளங்குகின்ற உத்தமனூரகிய இறைவனுக்கு மலர்ச்சி யான சிவந்த முகமும், இருகண்களோடு மற்றைக்கண் ணுகிய நேற்றிக்கண்ணும், மகாரம்போன்ற ஒப்பற்ற முக்கும், உணர்ந்த கரிய மயிர்முடியும், கலந்துள்ள இருபாதமும் இருகாமும் ஆகும் என்றவாறு.

மலர்ந்த இரு குண்டம் அங்கு உத்தமனர்க்கு, மலர்ந்தேமு செம்முகம், மற்றைக்கண், நேற்றி(க்கண்) உணர்ந்த இருகுஞ்சி, மகாரத்து ஓர் முக்கு, கலந்த இரு பாதம், (கலந்த) இரு கரம் ஆகும் எனக் கூட்டிப் பொருள்கொள்க, அங்கங்களே நிரலே கூருது பாதம் முதலாக மாற்றி அமைத்தது பாதாதிகேசமாகத் தெய் எங்களுக்குர் சொல்லும் மரபுபற்றி. முக்கின் அனி மகாரம் போல்வதாகலின் மகாரத்தோர் முக்கு என்றது. குக்கி - ஆண்பால் தலேமயிர்.

கலந்த இரு பாதம் - அருளல் கலந்த இருபாதம். கலந்த இரு கரம் - திதி கலந்த இரு கரம் என்க. (155)

உத்தமன் சோதி உளனெரு பாலனும் மத்திம ஞகி மலர்ந்தங் கிருந்திடும் பச்சிம திக்கும் பரந்து குழிந்தன சத்திமா ஞகத் தழைத்த கொடியே

1039

இம் - எனின், இறைவன் ஆஞ்ஞையில் சத்தி மானுக விளங்குஙிலே உணர்த்திற்று.

இ - வ் : ஒமகுண்டத்து உத்தமனுகிய சிவன் சோதிவடிவாய், பாலப்பருவமும் யௌவனப்பருவமு முடையவராய் விளங்கி அங்கெழுந்தருளுவர். அதுறுல் மேற்றிக்கும் பரந்து குழிந்தன. அவன் சத்தியாஞக அங்கே விளங்க அவஞெடு கொடிபோன்ற பராசத்தி தழைத்தாள் என்றவாறு.

உத்தமன் ஒரு சோதி பாலனும் உளன் - சிவம் பாலாக்கினியாய் முதற்கண் குண்டத்து விளங்குவன். பின்பு யௌவஞக்கினியாய் அங்கேயே விளங்குவன்.

அக்கினியை வாகீஸ்வி கர்ப்பத்திலிருந்து எடுத்துச் சாதகன்மம் முதலிய சமக்காரங்கள் செய்தபோது அவ்வக்கினி பாலாக்கினியாம். அதன் பிறகு ஏஃனய சோடசக் கிரியைகளேச் செய்தபோது தருணுக்கினி அல்லதுயௌவனுக்கினியாம். ஆதலின் சிவச்சோதியே வளர்ந்து இங்ஙனம் விளங்கும் எனப்பட்டது.

பச்சிமத் திக்கு என்றது மேல் என்ற அளவில் ஙின்றது. ஆகவே உச்சிவரையில் அக்கினி வளர்ந்து எட்டியபோது உச்சிக்குழி மிகக்குழிந்து தோன்றியது. உச்சிக்குழி - ஆஞ்ஞாசக்கரம். அங்கே சத்தியோடு கூடியவஞகச் சிவம் விளங்கச் சத்தி பிரிந்து தோன்றி யது என்பார் 'சத்திமாஞகத் தழைத்த கொடியே' என்ருர். கொடி - கொடிபோன்ற சக்தி: குண்டலினி சக்தியுமாம்.

பாலாக்கினி முதலிய வேறுபாடுக‰ ஆகமத்திற் காண்க. (156)

A STATE OF THE PARTY OF THE PARTY OF

கொடியாறு சென்று குலாவிய குண்டம் அடியிரு கோணமாய் அந்தமும் ஒக்கும் படியே ழுலகும் பரந்த சுடரை மடியாது கண்டவர் மாதன மாமே

1040

இய் - எனின், ஒட்கோணகுண்டம் இட்டு அ<mark>தில்</mark> அக்கினிகாரியம் செய்தவர் அடையும் ப<mark>டன் உணர்த்</mark> துதல் நுதலிற்று.

இ - ா; ஆறுகோடுகபோ இடுவதால் விளேயும் குண்டத்தில், இருகோணங்கள் அடியிலும் மேலுமாக இருக்கும், ஏழுலகிலும் பரவியுள்ள சிவச்சோதியைச் சோம்பாது அதனுட் கண்டவர்க்குப் பெருஞ்செல்வம் விளேயும் என்றவாறு.

கொடி - கோடு. கொடி ஆறு சென்று குலாவிய குண்டம் - ஆறு கோடுகளே ஒன்ளுடு பொருத்துவ தால் விளகின்ற குண்டம் ; ஷட்கோணம் அடி இரு கோணமாய் அந்தமும் ஒக்கும் - கீழ் இருகோணமாக இருக்கும் ; மேலும் அங்ஙனமே விளங்கும் இங்ஙனம் அமைக்குமுறைமை,

## '' षट्रसूत्रं परितन्कृत्वा षटकोणंतत्भवेदिह''

என்பதனுைணர்க,

(157)

மாதன மாக வளர்கின்ற வன்னியைச் சாதன மாகச் சமைந்த குருவென்றும் போதன மாகப் பொருந்த உலகாளும் பாதன மாகப் பரிந்தது பார்த்தே

1041

இம் - எனின், அங்கிவழிபாட்டால் ஆகும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பெருஞ்செல்வமாக வளர்கின்ற ஓமாக் கினியை, பயிலுஞ்சாதனமாகக் கொண்ட குருவானவர் எ**ன்று**ம் அறிவிக்கும் தொழிலில் படந்திருக்க, அருள் வீழ்ச்சியாக அதஜோயே அன்புடன் படர்த்து சலகை யாளுவன் என்றவாறு.

வன்னியைச் சாதனமாகச் சமைந்த குரு, பாதன மாக அது பரிக்கு பார்த்து, என்றும் போதனமாகப் பொருந்த உலகு ஆளும் எனக் கூட்டுக

சாதனம் - வாயில். போதனம் - உபதெசித்தல். பாதனம் - வீழ்ச்சி; அஃதாவது அதஃனயன்றி மற்டுுள் றையும் பற்குது மடங்கி நிற்றல். (158)

பார்த்திடம் எங்கும் பரந்தெழு சோதியை ஆத்தம தாகவே யாய்ந்தறி வாரில்லே காத்துட லுள்ளே சுருநி இருந்தவர் மூத்துடல் கோடி யுகங்கண்ட வாறே

1042

- இம் எனின் , எங்கும் நிறைந்துள்ள சோதியை அறிந்து, உடலுக்குள்ளேயே கண்டவர் காயகற்பம் பெறுவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள்: பார்த்த இடங்கள் அகோத்திலும் பரந்து எழுகின்ற சோதியாகிய சிவத்தை அன்போடு ஆய்ந்து அறிவார் யாரும் இல்லே. பொறிகளேப் புலன்வழியே போக்காத வண்ணம் காத்து, உள்ளே தியாவிப்பவர், சிரம் முதிர்ந்து கோடியுகங்கள் கண்டு வாழ்வார் என்றவாறு.

் ஒளியான திருமேனி படைத்த இறைவன் எங்கு மா**ய் கிற்பவன் என்பதும், அவ**ீன அன்போடு தமக் கு**ள்ளேயே காணவேண்டும் என்ப**தும், அங்ஙனம கண்டால் அழியாத உடல் அடையாலம் எ<mark>ன்பதும்</mark> உணர்த்தப்பெற்றன.

உகங்கண்ட ஒன்பது குண்டமும் ஒக்க அகங்கண்ட யோகியுள் நாடி எழுப்பும் பயங்கண்டு கொண்டவிப் பாய்கரு வொப்பச் சகங்கண்டு கொண்டது சாதன மாமே 1043

இம் - எனின், ஈவகுண்டமும் தாக்குள் கண்ட போகி சகம் முழுதையும் அறிவன்; அதுவே சாதனம், என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

3 - ள்: மிகப் பழமையான நவகுண்டங்களே யும் ஒருசேரத் தமக்குள் கண்ட சிவயோகியானவன் உள் நாடுக்கண் எழுப்புதலால் விளேயும் பயின அநுப வித்தறிக்ததால் ( உலோகம் ) பாய்கின்ற இந்தக் கருமை யொப்ப உலகத்தை உணருவன்; அதுவே சாதனமாம் என்றவாறு.

உலகமுழுதும் அந்தச் கிலயோகிக்குப் பாய்கின்ற கதுவை ஒத்துத் தேற்றேன அறியப்படும் என்பதாம். உருப்படின் வார்க்கின்றபோது கருக்கட்டி, அதனுள் கிபோல உலோகத்தைக் காய்ச்சி யூற்ற அவ்வுகுச் சவாகர் கம்பறுக்கு அறியப்படுமாறுபோல, கள குண்டத்தையும் தம்முடகண்ட போகிக்கு உலகம் முழுதும் அறியப்படும்; அதுவே சாதனமாம் என்பது கருத்து. ஒவ்பதுகுண்டம் சதுரம், யோனி, பிறை, முக்கோணம், வட்டம், அறுகோணம்; பதுமம், அட்ட கோணம், வர்த்துலம் என்பன. வட்டம் சமவிருத் தம். வர்த்துலம் - கீளவிருத்தம். இவை முறையே யாகமண்டபத்தின் கிழக்கு, அக்கினி, தெற்கு, நிருதி, மேற்கு, வாயு, வடக்கு, ஈசானம், ஈசானத்திற்கும் கிழக்கிற்கும் நடு இவ்விடங்களில் அமைக்கப்பெறு வன. இது குண்டங்களே வெளியேயிட்டுச் செய்யப் படும் கிரியாவதி முறைக்கு.

**இவ்வொன்ப**து குண்டங்க*ட*ள அகம் காறுமுறை யாகிய ஞான ஹோமமாவது சதுரகுண்டம் மூவா தாரத்துள்ள பூமண்டலம். பிறைக்குண்டம் கவாதிட் டானத்துள்ள ஜலமண்டலம். அறுகோணகுண்டம் அநாகத சக்கரத்துள்ள வாயுமண்டலம். முக்கோண குண்டம் மணிபூரகத்துள்ள அக்கினி மண்டலமாம். **வட்டகுண்டம் வி**சுத்த சக்கரத்துள்ள ஆகாய குண் டம். பதுமகுண்டம் ஆஞ்ஞா சக்கரத்துள்ள சுக்கில பதுமத்தைக் குறிப்பதாம். யோனி குண்டம் மூலாதாரத் திற்கும் சுவாதிட்டானத்திற்கும் இடையிலுள்ள காம வாயுவிற்கும் காம பீஜத்திற்கும் இடமாகவுள்ள திரி கோணத்தைக்குறிப்பது. அஷ்டகோணகுண்டம் சிரத் திற்கு மேலுள்ள ஒன்பதிதழ்க் கமலத்தைக் குறிப்பது. வர்த்துலகுண்டம் துளாதசாந்தத்திலுள்ள பராகாயத் தைக் குறிப்பது. இவ்வண்ணம் அகக்கிரியையிலே குண்டங்கஊத் தமக்குள்ளேயே தியானித்து அந்தந்த அ**தி**தெய்வங்களே அவ்வக்குண்டங்களில் எரியும் சோதியாகப் பாவித்துத் தரிசித்தல்.

இங்ஙனம் தரிசிக்கின் உள்நாடிகளில் குண்டலி யையும் பிராண வாயுவையும் எழுப்பும் பயணேக் கண்டவளுவன். கண்டுகொண்ட என்பத‰ாக் கண்டு கொண்டமையால் என ஏதுவாக்கி முடிக்க. கருவொப்பச் சகம் கண்டுகொண்டது ஆம் என ஒருசொல் வருவித்து முடிக்க. (160)

சாதணே நாலு தழல்மூன்**று** வில்வயம் வேதணே வட்டம் விள்யாறு பூநில் போதண் போதைஞ்சு பொற்கய வாரண நாதண் நாடு நவகோ**டி** தானே

1044

இம் - எனின், நவகுண்டங்களேத் தொகுத்து உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நாற்கோணமும், முக்கோண**மும், வில்** நுனியும், வட்டமும், அறுகோணமும், அட்டகோண மும், பதுமமும், யோனியும், வட்டமும் ஆ**கிய ஒன்** பதுமே இறைவின நாடும் ஒன்பது கோணங்களில் அமைந்த குண்டங்களாம் என்றவாறு

எண்களக் குறிக்க அவற்றின் பொருள்களக் கொண்டு உணர்த்துகின்றுர். சாதணே நாலு - சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் என்ற சாதனங்கள் நான்கு; என்றது சதுரகுண்டத்தைக் குறிப்பது. தழல்மூன்று -தட்சிணுக்கினி, ஆகவநீயம், காருகபத்யம் என்பன; என்றது முக்கோணக் குண்டத்தை. வில் வயம் - வய வில், விளந்தவில்; என்றது பிறைக்குண்டத்தை.

வேதன் ஐ வட்டம் - வேதங்கட்குத் தஃவைடையை பிரமனுக்கும் தஃவைடுகிய சிவருபமாகிய ஆகாயத்தின் வடிவாகிய வட்டம்; என்றது விருத்த குண்டத்தை. விஃன ஆறு - அநுபம் விஃனயும் இடமாகிய ஆறு ஆதாரங்கள்; என்றது அறுகோண குண்டத்தை. பூ - பூமி. ஙிஃல - அதன் ஙிஃலகளாகிய திசை. பூ ஙிஃல என்றது எட்டுத் திசை ்<mark>போல்வதாகிய அட்ட</mark>கோண குண்டத்தை. பொதன் -போதி விருட்சமாகிய அரசின் இலேயை ஒத்த போனி குண்டம். போது - தாமை; என்றது பதுமதன்டத்தை.

பொற்கயளாணம் - அழகிய ஆழாரவ நக்குடம்: என்றது குக்குடவதளகிய வடித்துவ தண்டத்தை. வாரணம் - கோழி. கோழியின் வடிவம் வட்டமானது; ஆதலால் வட்டக்குண்டம் என்பது. ஆகிய இவை ஒன்பதும் இறைவின் விரும்பி அழைத்தற்கு உரிய

் இந்த மரபுபற்றிக் குண்டங்ககாப் பரியாயங்கூறி ம்றைத்து மொழிந்தவாறு காண்க. (161)

## 5. சத்திபேதம் – திரிபுரைச் சக்கரம்

் அருளது சத்தியாகும் அரன் தனக்கு ் என்பராக ்லின், இறைவின் என்றும் பிரியாத அருவே சத்தியாம். அச்சத்தியே இறைவறுடைய அருளாணயின்வண்ணம் பல வடிவு தாங்கி அருள்புரிவள். ஆதலால் சத்தியின் பேதங்களே அறிவிக்கின்றது இப்பகுதி. இதனுள், அன்னேயின் பல பெயர்களேயும், அவற்றின் காரணங் கிளேயும் அறியலாம். மனங்கரைக்கும் தோத்திரமாக விளங்குவது. முன்று கண்டங்களாகிய சக்கரத்திற்கு விளங்குவது. முன்று கண்டங்களாகிய சக்கரத்திற்கு உரிய்வள் ஆதலால் திரிபுரை எனப் பெருகின்றுள் உரிய்வள் ஆதலால் திரிபுரை எனப் பெருகின்றுள் ஆன்னே. அன்னேக்குச் சக்கரமும் அதன் மந்திரமும் இன்றது இப்பகுதி. மாமாயை மானப வயிந்தவம் கவகரி ஓமானய உள்ளோளி ஓராறு கோடியில் தாமான மந்நிரஞ் சத்நிதன் மூர்த்திகள் ஆமா யலவாந் நிரிபுரை யாங்கே

1045

இம் - எனின், திரிபுரை மாமாயை முதல் அணத்து மா**கி**யும், அல்லவாகியும் இருப்பவள் என்பது உணர்த் நுதல் நுதலிற்று.

இ - வ் : மாமாயை என்னும் சுத்த மாயையாகி யும், அசுத்த மாயையாகியும், விக்துவாகியும், வைகரி வாக்காகியும், ஒம் என்னும் பிரணவமாகியும், உள் குளாளியாகியும், ஆறு இறுதியிலோயுடைய மக்திர வடி வான சத்திகள் தாமாயும், அவற்றைக் கடக்து அல்ல வாயும் விளங்குவள் திரிபுரை என்றவாறு,

மாராகை: - சுத்தாரைய, மாராயை, சுத்தமாயை. குடிய, விர்து, குண்டலி என்பன ஒருபோருட் கிளவி கள். பாயை - அசுத்தமாயை. அசுத்தமாயை, அதோ மாயை, மோகினி மாயை என்பன ஒருபொருட் கிளவி கள். திரிபுரை சிருப்த யுன்முகமாகி ஒலியுலகையும், பொருளு கையும் படைக்கத் தொடங்<mark>கியபொழு</mark>து முதல் காரணமாகக்கொண்டு யாயையை செய்வள். அப்போது அன்னே இங்களம் ஆ**கின்ளுள்.** காரியப் ஆ**ஞ**லும் இவற்றைக்கடக்து இவ**ற்றை**க் படுவதாக்கி அல்லவாயும் நிற்பள். உள் ஒளி என்றது ஞானசத்தியை, கோடி - இறுதி, ஆறு கோடியில் தூமான பக்திரம் - கம:, வலட், வெள்ஷட், ஸ்வாஹா, ஸ்வதா, ஹும்பட் என்பன. மந்திரங்களணேத்துமே பிரணவ நாதகாரியமாதலின் பிரணவம் பராசத்தியின் அருள் திருமேனியாதலின் ஆறுகோடியில் தாமான மந்திரமாயிற்று. மூர்த்திகள் ஆம்; ஆய் அல ஆம் எனப் பிரித்துப் பொருள்கொள்க. (162)

திரிபுரை சுந்தரி அந்தரி சுந்துரப் பரிபுரை நாரணி யாம்பல வண்ணத்தி இருள்புரை ஈசி மஞேன்மணி என்ன வருபல வாய்திற்கு மாமாது தானே

1046

இம் - எனின், அம்மை பலவாய் நிற்கும் எனல் நுதலிற்று,

இ - ள் :மாமாதாகிய பராசத்தி, திரிபுரைமுதல் மனேன்மணி யீருன பலவடிவாக நின்று அருள் வழங் குவர் என்றவாறு,

திரிபுரை - முன்று கண்டங்களான முக்கோண சக்கரத்துள் விளங்குபவள். சுந்தரி - அழகியவள், அந்தரி - விண்வடிவாக இருப்பவள். சிந்துரப் பரிபுரை -சிந்தூர நிறம்போலும் நிறத்தையுடைய பரிபுரை, பரிபுரை - உலகங்களேத் தாங்கிக் காப்பவள். நாரணி -மாலின் சத்தியாகிய நாராயணனுக்குத் திதித்தொழின் கைவரச் செய்யும் அருளாற்றலாக விளங்குபவள்.

ஆம் அசை. பிராமியாகிய பால வன்னத்தி -பால்போன்ற நிறமுடையவன். இருள்புரை ஈசி - மகே, சுவரன் சக்தியாகிய கருநிறம் பொருந்திய மகேசை, சதாசிவ சக்தியாகிய மனேன்மணி - நிஃரப்பவர் மனத் சதாசிவ சக்தியாகிய மனேன்மணி - நிஃரப்பவர் மனத் தில் விளங்குபவள். இவை சிவத்திற்குச் சத்தியாயும்; நாதத்திற்கு விந்துவாயும், சதாசிவத்திற்கு மனேன், மணியாகியும், மகேசனுக்கு மகேஸ்வரியாகியும். உருத்திரனுக்கு உமையாயும், மாலுக்குத் திருவாகிய ் நாராயணியாகியும், பிரமனுக்குப் பிராமியாகியு மிருந்து ரத்தி அருள்வழங்க‰ அறிவிக்கின்றது. (163)

தாஞ அமைந்தவம் முப்புரந் தன்னிடைத் தாஞன மூவுரு வோருருத் தன்மையள் தாஞன பொன்செம்மை வெண்ணிறத் தாள்கல்வி தாஞன போகமும் முத்தியும் நல்குமே 1047

இம் - எனின், திரிபுரை மூவுருவாய், மூவுருவும் ஒருருவாய், முக்கிறமாய், முப்பயன்க‰ அளிப்பள் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இயல்பாகவே அமைந்த முப்புரங்களில் மூவுருவுடையாளாய், மூவுருவும் ஒருருவாந்தன்மை யளாய்!, பொன் செம்மை வெண்மை நிறத்தையுடைய ளாக, கல்வியும் போகமும் மோட்சமும் அளிப்பவ ளாவள் என்றவாறு.

முவுரு - சிவை, திருமகள், கஃமகள் என்ற முவுருவுடையள். ஒருருவாதல் - இம்மூன்ருற்றஃயும் தாமே தாங்கி உமையாக நிற்றல். வெண்ணிறத்தா ளாகிய கஃமகள் கல்வியையும், பொன்னிறத்தாளாகிய திருமகள் போகத்தையும், செந்நிறத்தாளகிய சிவை முத்தியையும் நல்கும் என்க. (164)

நல்குந் திரிபுரை நாதநா தாந்தங்கள் பல்கும் பரவிந்து பாரண்ட மானவை நல்கும் பரையபி ராமி அகோசரி புல்கு மருளுமப் போதாந்தந் தாளுமே இம் - எனின், திர்புரை ஆட்கொள்ளும் முறைமை உணர்த்தல் நுதலிற்று.

(்இ - ள்: திரிபுரை காத காத பக்குங்களு கலருகள்; பரவிந்தாக இருக்கு பல்கிப் பார்முதலான அண்டங்க ளானவைகளே நல்குவள். பரையும் அபிராமியும் அகோசரியுமாகிய அன்னே அன்போடு தழுவுவள், அருளுவள்; அறிவு தந்தாட்கொள்ளுவள் என்றவாறு.

பல்குதலாவது ஒன்று பலவாகப் பெருகுதல். அபிராமி-பேரழகுடையவள். அகோசர் - வாக்கு மடுனுதீத மானவள். போதம் - மெய்ஞ்ஞானம். (165)

தாளணி நூபுரஞ் செம்பட்டுத் தானுடை வாரணி கொங்கை மலர்க்கன்னல் வாளிவில் ஏரணி அங்குச பாசம் எழில்முடி காரணி மாமணிக் குண்டலக் காதிக்கே 1049

இம் - எனின், இராஐராதேஸ்வரியின் தியானம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: கரிய கிலமணியாறான தண்டலத்தை அணிந்த காதிணயுடைய பராசத்திக்குத் திருவழயில் அழகிய சிலம்பு, செய்பட்டுடை, கொங்கையிலணி செய்வது கச்சு, மலர் அம்பு, கரும்பு வில், எழுச்சியை அளிக்கும் அழகுசெய்யும் அங்குசம், பாசம், அழகிய கிரீடம் இவை விளங்குவனமைம்.

இது ராஜராஜேஸ்வரி தியானத்திற்கு உரியதாதல் காண்க. (166) குண்டலக் காதி கொலேவில் புருவத்தள் கொண்ட வரத்தினின் மன்னுகோ லத்தள் கண்டிகை யாரங் கதிர்முடி மாமதிச் சண்டிகை நாற்றிசை தாங்கிநின் ருளே

1050

இம் - எனின். சண்டிகாதேவியின் நியானா கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குண்டலங்களேக் காதில் அணிந்தவள்; கொல்லுந் தன்மை வாய்ந்த வில்போலும் புருவத்தள்; மேற்கொண்ட வரதகோலத்தில் வீற்றிருப்பவள்; கீண்ட்டார் கண்களேத் திகைக்கச்செய்யும் ஆரத்தையும், ஒளிவிடுகின்ற சந்திரவேயும், முடியினேயும் உடைய சண்டிகைதேவி காற்றிசையையுடைய உலகங்களேக் காத்துகின்குள் என்றவாறு.

கொண்ட வரத்தினின் மன்னு கோலம் - வரத ஹஸ்தத்தோடு கருணேசெய்யும் கோலமாகிய சாந்த ரூபம். (167)

நின்ற திரிபுரை நிளும் புராதனி குன்றலில் மோகினி மாதிருக் குஞ்சிகை நன்றறி கண்டிகை நாற்காற் கரீடணி துன்றிய நற்சுத்த தாமரைச் சுத்தையே

1051

7 Eu

இம் - எனின், கஐவட்சுமி நியானம் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிலேபெற்ற திரிபராதேவி மிகத்தொன்மை வாய்ந்த புராதவி, குறைவின்றி எல்லா உயிர்களேயும் மயுக்கி நிற்பாள், தாய். மயிர்முடியினே உடையாள், நன்றுக அறிகின்ற கண்களே உடையாளாக நான்கு திசையிடங்களிலும் உள்ளாரை ஆகர்ஷணம் செய் பவள், நல்ல சுத்தமான இதயத்தாமரையில் சுத்த முடையாள் என்றவாறு.

குன்றினின் மோகினி எனவும் பாடம். குஞ்சிகை. மயிர் முடியுடையாள்; திகை நால்கால் - திக்குகளாகிற நான்கு இடம். கால் - இடம். கரிடணி - ஆகர்ஷணி என்பதன் குறை. காமாதிகளாற் பற்றப்படாத இதயம் 'நற்சுத்த தாமரை'. (168)

சுத்தவம் பாரத் தனத்தி சுகோதயள் வத்துவ மாயா ளுமாசத்தி மாபரை அத்தகை யான மஞேரணி தானுமாய் வைத்தவக் கோல மதியவ ளாகுமே

1052

இம் - எனின், இதுவும் அம்மையின் தியானம் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தூய அழகிய கனத்த தனங்கஃாயுடை யாள்; சுக உற்பத்திக்குக் காரணமானவள்; அணேவரை யும் ஓர்பொருளாகக் கொண்டு ஆட்கொள்ளும் பெரிய சக்தி; பெரிய பராசக்தி; அங்ஙனமான மன ஆரண்யத் திற்கு உரியவள்; தானேயாகப் படைத்திட்டுக் கொள் ளும் அவ்வடிவத்தோடு ஞானசொருபியும் ஆவள் என்றவாறு.

மலத்தோடு கூடி, கேவலத்துட்பட்டு வருந்தும் ஆன்மாக்களாகிய பொருளல்லாதவரையும் தன்தடை யிலாக் கருணேயால் எடுத்துப் பொருளாகக் கொண்டு ஆளும் தன்மையை 'வத்துவராய் ஆளும் மா சத்**தி '** எனப் பாராட்டியது.

மன ஆரணி - மனக்காட்டிலே வசிப்பவள்; 'கடம் பாரண்ய நிவாஸினி ' என்பது லலிதாதேவியின் பேயர் களில் ஒன்று.

தானுமாய் வைத்த அக்கோலம் - விணக்கீடாகப் பிறர் தர வாராது தன்னிச்சையால் தானே பொருந்திய திருவுருவம். மதியவள் - ஞானசொரூபி. (169)

அவளே யறியா அமரரும் இல்லே அவளன்றிச் செய்யும் அருந்தலம் இல்லே அவளன்றி ஐவரால் ஆவதொன் றில்லே அவளன்றி யூர்புகு மாறறி யேனே.

1053

இம் - எனின், அவளே எல்லாம் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருள் வெளி.

அமரர்கள் தமது வாழ்நாள் இன்பமாகக்கழிய அன்னேயின் அருளே வேண்டி நிற்பராதலின் 'அவளே அறியா அமரரும் இல்ஃல ' என்றது,

தவஞ்செய்வார்க்குக் குண்டலினிசத்தியாக மதி மண்டலம்வரை ஏறி, பராசத்தியாகத் தவப்பயணேத் தருபவள் சத்தியாதலின் ' அவளன்றிச் செய்யும் தவம் இல்ஸே ' என்றது ஐவர் - பஞ்சேந்திரியங்கள். பிரமா, வில்ஹு, ருத்ரன், மகேசன், சதாசிவன் என்ற ஐவருமாம். சத்தியின்றி இவர்கள் எத்தொழிலும் ஆற்றகில்லாராதலின் 'அவளன்றி ஐவராலாவதொன்றில்லே ' என்றது. இந்திரியங்களும் தத்தம் புலன்களேச்சென்று நுகரவேண்டுமாயின் தாயின் கருணேவேண்டும் என்க. சத்திரிபாதம் பெற்முலன்றி வீடடைதல் ஆகாதாதலின் 'அவளன்றி யூர்புகுமாறு அறியேன் ' என்றது. (170)

அறிவார் பராசத்தி ஆனந்தம் என்பார் அறிவார் அறிவுரு வாமவன் என்பார் அறிவார் கரும மவளிச்சை என்பார் அறிவார் பரனு மவளிடத் தானே 1054

இம் - எனின், ஞானிகள் தரிசிக்குமுறை உணர்க் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஞானிகள், பராசக்தி ஆனந்தவடிவினள் என்பார்கள்; ஞானசொருபி என்பார்கள்; நாம்செய்யுங் கன்மங்களஊத்தும் அவளதிச்சையின்வழியே நடப் பனவாம் என்பார்கள்; பரசிவனும் அவளிடம் எழுந்தருளி யிருப்பவரே என்பார்கள் என்றவாறு. (171)

தானெங் குளதங் குளதையன் மாதேவி ஊனெங் குளஅங் குள்ளுயிர்க் காவலன் வானெங் குளஅங் குளேவந்து மப்பாலாம் கோனெங்கும் நின்ற குறிபல பாரே,

1055

இம் - எனின், சிவசத்திகளின் வேறற்ற நிக்ல உணர்த்துதல் நுத**லிற்று**. இ - ள்: சிலமாகிய தான் எங்குளதோ அங்குள தையலாகிய மகாதேவி; ஊனுலாகிய உடலெங்கோ அங்கு உயிர்க்குள் உயிராக இருந்து காப்பவள்; ஞானு காயம் எங்கே அங்கு அதனுள்ளாக வியாபித்துநின்றும், அப்பாலுமாக இருப்பவள்; தலேவனுகிய பரசிவம் எங்கோ அங்குத் தானும் பிரியாது குறிப்புக்கள் பல வற்றையும் ஆராய்ந்துபார் என்றவாறு.

வாமமார்க்கத்தார், எல்லாம் சக்தியின் ஆற்றலே; சக்தி தனியேரின்று அணத்தையும் சிவத்தையும் ஆட் கொள்ளும் என்பர். அவர்கள் கூற்றை மறுத்தது இம்மக்திரம், (172)

பராசத்தி மாசத்தி பல்வகை யாலுந் தராசத்தி யாய்நின்ற தன்மை யுணரா உராசத்தி ஊழிகள் தோறும் உடனே புராசத்தி புண்ணிய மாகிய போகமே

1056

இம் - எனின், சத்தியின் ஆற்றல் அ<mark>றிவித்த</mark>ல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருள் வெளி.

பல்வகையாலும் நராசத்தியாய் ஙின்ற தன்மை யுணரா உரு ஆ சத்தி - பல்வகையாலும், அவரவர் பரி பாகங்கட்கு ஏற்பப் பாதுகாக்கும் சத்தியாய் அவள் ஙின்ற ஙிலேயையுணராத சடவுருவாகிய தம்முடம்பை பற்றிய ஆசையிலும், புண்ணியமாயும் போகமாயும் உடனுப் நின்றருள்பவள் என்பது. புராசத்தி - திரிபுராசத்தி. ஆசத்தி - ஆசக்தி என் பதன் திரிபு. ஆசை. (173)

போகஞ்செய் சத்தி புரிகுழ லானொடும் பாகஞ்செய் தாங்கே பராசத்தி யாய்நிற்கும் ஆகஞ்செய் தாங்கே அடியவர் நாடொறும் பாகஞ்செய் ஞானம் படர்கின்ற கொம்பே. 1057

இதுவுமது.

இ - ள் : ஆன்மாக்களுக்குப் போகத்தையூட்டி, புரியாகிய கூந்தஃயுடையாள் என்னும் நாமத்தோடு ஆன்மாக்களுக்குப் பரிபாகத்தை விஃாவித்து, பரா சத்தியாய் நிற்பள்; அடியார்கள் தியானித்துப் பரிபாகப் படுத்துகின்ற ஞானம் என்னும் கொடியானது படர் தற்கேற்ற கொழுகொம்பாய் நிற்பள் என்றவாறு.

போகஞ்செய் சத்தி - போகசக்தி. பாகம் - பரி பாகம். ஆகஞ்செய்தல் - தியானித்தல். ஆகம் - மனம். நாடொறும் பாகம் செய்ஞானம் - நாடோறும் இடை விடாது தியானித்துப் பக்குவப்படுத்தப்பட்ட ஞானம். அம்மையைக் கொம்பாக உருவகித்தமையின் ஞானம் கொடியாயிற்று. ஏகதேசவுருவகம். (174)

கொம்பணே யாளேக் குவிமுலே மங்கையை வம்பவிழ் கோதையை வானவர் நாடியைச் செம்பவ ளத்திரு மேனிச் சிறுமியை நம்பிஎன் உள்ளே நயந்துவைத் தேனே 1058

இதுவுமது.

இ - எ்: பொருள் வெளி.

கொம்பணயான குவிமுலே மங்கையை என்பது திரிபுரை நிலே. வானவர் நாடியை என்பது இராஜ ராஜேஸ்வரிநிலே. சிறுமியென்றது பாலநிலே. இங்ஙனம் இறைவியின் மூன்று நிலேகளேயும் மொழிவது இந்த மந்திரம் (175)

வைத்த பொருளும் மருவுயிர்ப் பன்மையும் பத்து முகமும் பரையும் பராபரைச் சித்தக் கரணச் செயல்களுஞ் செய்திடுஞ் சத்தியும் வித்தைத் தலேயவ ளாமே

இ - எனின், ஸ்ரீ வித்யாதேவியினுடைய ஆற்றல் உ.ணர்த்துதல் நுதலிற்று.

1059

இ - ள் : உண்டுபண்ணி வைத்த பொருள்களும், இவ்வுலகத்துப் பொருந்திய உயிர்ப்பன்மையும், பத்து முகங்களும், பரையும், பராபரையும், அந்தக்கரணச் செயல்களும், எல்லாவற்றையும் இயக்கும் சத்தியுமாக விளங்குபவள் ஸ்ரீ வித்யா தணேவியாம் என்றவாறு.

வைத்த பொருள் - இவ்வுலகத்துத் தோற்றுவிக் கப்பெற்ற அசரங்களாகிய உலகு, உடல் முதலிய பொருள்கள். மருவு உயிர்ப்பன்மை - அவற்றை இட மாகக்கொண்டு மருவிய புல் மரம் முதல் தேவரீருன உயிர்களின் பன்மை. நேர்த்திசையும் கோணத் திசையும் பூமியும் விண்ணுமாகிய பத்துத் திசைக ளாகிய பத்துமுகமும். முகம் - இடம். பரை - கிரியா சத்தி. பராபரை - இச்சாசத்தி. சித்தக்கரணச்செயல்கள் - சித்தம் முதலான அந்தக்கரணங்கசோச் செயற்படுத்து கின்றவள். செய்திடும் சத்தியும் - அணத்தையும் இயக்கும் ஆற்றலாகிய சத்தியும். வித்தைத்தலேயவள் -ஸ்ரீ வித்யா தணவி, (176)

தலேவி தடமுலே மேல்நின்ற தையல் தொலேவில் தவஞ்செயுந் தூய்நெறித் தோகை கலேபல வென்றிடுள் கன்னியென் னுள்ளம் நிலேபெற இங்கே நிறைந்துநின் ருளே. 1060

இதுவுமது.

இ - ள் : தலேவி, தடமுலே கீழ்கோக்கிச் சாயமுற மேல்கிமிர்க்தேயுள்ள அழகே வடிவானவள் ; அழியாத தவத்தைச் செய்யும் தூய கெறிகளாயருளிய தோகை மயில்போல்வாள் ; அறுபத்துகான்கேன்னும் கலேகளே யும், மேதாதி கலேகளேயும் வென்றிட்டுத் தம் வழிப் படுத்திய கன்னி; என் உள்ளத்தில் கிலேபெற இங்குப் புரணமாய் கின்முள் என்றவாறு. (177)

நின்றவள் நேரிழை நீள்கலே யோடுற என்றன் அகம்படிந் தேழுல குந்தொழ மன்றது வொன்றி மனேன்மணி மங்கலி ஒன்றென்ன வொன்றநின் றெத்தடைந் தாளே 106 ட

இம் - எனின், சத்தி சிவத்தோடு ஒன்றி ஒன்றுயே நிற்பள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வண்ணம் நின்றவளாகிய நேரிய இழையுடையாளாகிய பராசத்தி பூரண கலேகளோடு பொருந்த அடியேனுடைய உள்ளத்தே பொருந்தி, ஏழுலகும் போற்ற, சித்சபையில் பொருந்தி, சிவத்தோடு அபின்னமாய் மணியின்கண் ஒளிபோலவும் தீயின்கண் சூடுபோலவும் ஒன்றிகின்று, மனேன்மணி சத்தியாய் கித்திய பங்கஃயாய் ஒத்து அடைந்தாள் என்றவாறு.

ஒத்தடங் குங்கும் லத்திடை யாயிழை அத்தகை செய்கின்ற வாய பெரும்பதி மத்தடை கின்ற மனேன்மணி மங்கலி சித்தடைக் கும்வழி தேர்ந்துண ரார்களே. 1062

இம் - எனின், இவள் வாயிலாகவே சித்து அடைக எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அங்ஙகம் ஒத்தடங்கிகிற்கும் உள்ளத் காமரையில் உள்ள ஆயிழையாகிய பராசத்தியும், அவ் கன்ணம் செய்கின்ற ஆகிய பெரிய தலேவிணக் களித் துக் கூடுகின்ற மஞென்மணியும் மங்கலியும் ஆகிய அவளால் அட்டமாசித்திகினயும் ஒருசேரத் தம்மிடத்தே அடைத்துக்கொள்ளுகின்ற உபாயத்தைத் தெளிங்துண மர்கள் உலகவர்கள் என்றவாறு.

சித்தி சித்து எளையிற்று, பதி - தஃவன். ஈத்து - மதம் (களிப்பு). சித்தடைக்கும் வழி - மனத்தில் அடைத்துவைக்கும் உபாயமுமாம். (179)

உணர்ந்துட னேநிற்கும் உள்ளொளி யாகி மணங்கமழ் பூங்குழல் மங்கையுந் தானும் புணர்ந்துட னேநிற்கும் போதருங் காலேக் கணிந்தெழு வார்க்குக் கதியளிப் பாளே. இதுவுமது.

இ - ள்: உயிர்க்குயிராக நின்று அணேத்தையும் உணர்க்து உடனுப்நிற்கும்; நறுமணம் கமழுகின்ற பூவையணிக்த குழலேயுடைய உமாதேவியும் தானுமாகக் கூடி நிற்கும்; அக்நிலேயில் அருள்புரிய எழுக்தருளும் போது தியானிப்பார்களுக்குக் கதியளிப்பாள் என்றவாறு.

உள்ளொளி - உயிருக்குள்ளே விளங்கும் ஒளிப் பொருள். உணர்ந்து - எல்லாவற்றையும் தானுணர்ந்து என்றது சாட்சியாய் என்பதாம்.

தான் என்றது சிவத்தை. போதருங்கால் - சத்தியும் சிவமுமாக எழுந்தருளும்பொழுது. கணிந்து - கணித்து; எண்ணி.

அளியொத்த பெண்பிள்ளே ஆனந்த சுந்தரி புளியுறு புன்பழம் போலுள்ள நோக்கித் தெளியுறு சித்துச் சிவகதி காட்டி ஒளியுற வைத்தென்ணே உய்யவுண் டாளே. 1064

இம் - எனின், சத்தி தம்மை ஆட்கொண்டவகை அ**றிவித்**தல் நுதலி<mark>ற்று</mark>.

இ - ள் : கருணேயால் அணவரிடத்தும் ஒத்து விளங்குகின்ற பெண்பிள்ளேயும், ஆனந்த வடிவான அழகியும், புளியம்பழமும் அதன் ஓடும்போல ஆன் மாவை கோக்கி, தெளிந்த சித்தத்தில் சிவகதியைக் காட்டி, அடியேனுக்கு ஒளி பொருந்தச்செய்து அடியேனுய்யத் தமதாக்கிக்கொண்டாள் என்றவாறு. அளி ஒத்த என்பதை ஒத்த அளியென மாற்றி ஒத்தகருணேயைச் செய்கின்ற எனப் பொருள்கொள்க.

உள்ளம் புளியுறு புன்பழம் போல் கோக்கி யெனக் கூட்டுக. தெளியுறு சித்து - தெளிந்த சித்தம். அம் குறைந்து நின்றது. ஒளி - ஞானம். உண்டாள் -விழுங்கிஞள்; என்றது தம்வியாபகத்துள் அடியேண அடக்கியாண்டாள் என்பதாம். (181)

உண்டில்லே என்ற துருச்செய நின்றது வண்டில்லே மன்றினுள் மன்னி நிறைந்த**து** கண்டிலர் காரண காரணி தம்மொடு மண்டல மூன்றுற மன்னிநின் ருளே. 1065

இதுவுமது.

இ - ள்: காரணங்கட்கெல்லாம் காரணியாய சிவத் தோடு மூன்று மண்டலங்களிலும் ஙிலேபெற்று ஙின்ருள்; அவள் உண்டு இல்லேயென ஙின்றதையும், உருவங் கொள்ள ஙின்றதையும், வளவிய தில்லே மன்றினுள் ஙிலே பெற்று ஙின்றதையும் யாரும் கண்டிலர் என்றவாறு.

காரண காரணி தம்மொடு: காரணம், காரிய மாகக் காணப்படும் தனுகரணதிகட்கெல்லாம் மூலமானது; அது மாயை. காரணி காரணமாக இருப்பவன். மாயைக்கும் காரணமாய், அதணக் கலக்கிச் செயற்படுத்துபவராகிய சிவம். காரணி என்பதில் இகரம் விணமுதற்பொருளில் வந்த விகுதி. உண்டு என்றது - இல்ல என்றது சத்தும் - அசத்து மாய பொருளாய் இருப்பவள் பராசத்தி என்பதாம். உருச்செய நின்றது - விரும்பியஉருவம் தாங்கி அருள் வழங்க நிலேத்தது.

தில்ஃலமன்று, சிதாகாசமாதலின் அதனுள் அவள் நிறைந்திருப்பதைக் கண்டிலர் என்றவாரும். என்றது கண்டிலர்: நிறைந்தது கண்டிலர்; நின்றது கண்டிலர் சினத் தனித்தனியே கூட்டுக. (182)

நின்று ளவன்றன் உடலும் உயிருமாய்ச் சென்றுள் சிவகதி சேரும் பராசத்தி ஒன்றுக என்னுட் புகுந்துணர் வாகியே நின்றுள் பரஞ்சுடர் ஏடங்கை யாளே.

1066

இம் - எனின், பராசத்தி உயிருட்கலக்கு நிற்கும் கிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பரசிவத்தின் உடலும் உயிருமாகக் கலந்துஙின்றுள்; உயிர்களோடு உடனுய்ச் சேர்ந்துள்ள பராசத்தி சிவகதிக்கண் சென்றுள்; என்னேடு ஒன்றுக அடியேன் உயிர்க்குள் புகுந்து உணர்வாகி நின்றுள். அங்ஙனம் நின்றவள் புத்தக தாரிணியாகிய பரஞ்சுடர் அடிவானவள் என்றவாறு.

அவன்தன் உடலும் உயிருமாய் நின்ருள் என்றது சிவத்தோடு அபின்னமாய் நிற்றில் உணர்த்தியது.

சிவகதி சென்ருள் என்றது முத்தி யின்பத்திலே ஆன்மாக்களே உய்விப்பவள் என்பதாம். சென்ருள் என்பத%னச் செல்வித்தாள் எனப் பிறவிணேயாக்குக. என்னுட்புகுந்து உணர்வாகியே என்றது ஒன்று நல் உணர்த்திற்று. ஏடு அங்கையாள் - ஞானவடிவி பாகிய கலேமகள். (183)

ஏடங்கை நங்கை இறைஎங்கள் முக்கண்ணி வேடம் படிகம் விரும்பும்வெண் டாமரை பாடுந் திருமுறை பார்ப்பனி பாதங்கள் சூடுமென் சென்னிவாய் தோத்திரஞ் சொல்லுமே 1067

இம் - எனின், கலேமகளின் தியானம் கூறுதல் நுதலிற்று

இ - ள் : ஏட்டிணத் திருக்கரத்தேந்திய நங்கை ; எங்கட்கு இறைவியாகிய முக்கண்ணி ; திருமேனியின் நிறம் பளிங்குபோல்வாள் ; விரும்புமிடம் வெண்டா நாரை ; திருமுறையாகிய வேதத்தைப் பாடும் பளப் பனி ; அவள் மெல்லிய சிரத்தில் திருவடியைச் சூட்டு வாள். ஆதலால் தோத்திரங்கள் சொல்லுங்கள் என்ற சாறு.

வேடம் படிகம் - 'உருப் பளிங்கு போல்வாள் ', வெள்ளேக்கமலத்தே வீற்றிருப்பாளாதலின் ' விரும்பும் வென்டாமரை' என்றது. பார்ப்பான் - பிரமன், பார்ப்பனி - பிராமி. மென்சிரத்தில் பாதங்கள் சூடும் ஆதலால் தோத்திரங்கள் சொல்லும் என உலகவரை கோக்கிக் கூறியவாறு. (184)

தோத்திரஞ் செய்து தொழுது துணேயடி வாய்த்திட ஏத்தி வழிபடு மாறிரும் பரர்த்திடு மங்குச பாசம் பசுங்கரும் பார்த்திடும் பூம்பிள்ளே யாகுமாம் ஆதிக்கே 1068 இம் - எனின், இராஜராஜேஸ்வரியின் தியனாம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உயிர்கபோப் பாதுகாப்பதற்காகப் பாரத துக்கொண்டேயிருக்கும் அங்குசம் பாசம் பசிய கரும்பு வில் இவற்றை ஏந்திய பூப்போலும் மெல்லியளாகிய இராஜராஜேஸ்வரிக்கு, தோத்திரஞ்செய்து தொழுது, துணேயடிகளே ஏத்தி வழிபட்டிருங்கள் என்றவாறு.

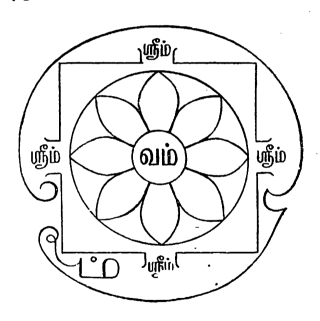
ஆதி - முதல்வி; இராஜராஜேஸ்வரி, பூம்பிள்கோ -பூப்போலும் மெல்லியளாகிய பெண்பிள்கோ. (185)

ஆதி விதமிகுத் தண்டந்த மால்தங்கை நீதி மலரின்மேல் நேரிழை நாமத்தைப் பாதியில் வைத்துப் பல்காற் பயில்விரேல் சோதி மிகுத்துமுக் காலமுந் தோன்றுமே. 1069

இம் - எனின், தேவிமந்திரப்பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முதற்நெழிலாகிய சிருட்டியைச்செய்து, கருணேயைத் தந்து விளங்குகிற திருமாலுக்குத் தங்கை யும் நீதியையுடைய மலராகிய தாமரைமேல் எழுந் தருளியுள்ள நேரிழையும் ஆகிய தேவியின் நாமத்தை நெஞ்சில் பதித்து, பலகாலும் தியானிப்பீராயின் ஞான வொளியிக்கு முக்காலமும் தோன்றும் என்றவாறு,

ஆதிவிதம் - முதல்வகையாகிய சிருட்டி. தண் தந்த மால் - காத்தலாகிய தண்மையைத் தந்த மால் என மாலுக்கு அடையாக்குக. மால் தங்கைபென்றது நாராயணி நிலேயை. நீதி - ஒன்ருனது: இரண்டற்றது. நீதிமலர் - ஒரு கால் உடைய தாமரைமலர். நாமம் 'ஸ்ரீம் ' என்பது. பாதி - உடலிற் பாதியாகிய கொப்பூழ். யோகநூல் கொள்கைப்படி. அது அப்புமண்டலமாகிய சுவாதிட் டானத்தானமாம். அங்கு ஆறிதழ்த்தாமரையும் அதன் பொகுட்டில் 'வம்' என்ற அப்புபீஐமும், அதில் நாரா யணரும் இருக்கின்றனர்; அந்நாராயணருடைய இரு தயத்தில் ஸ்ரீ சத்தி விளங்குகிருள் ஆதலின் 'பாதியில் வைத்துப் பயில்விர் என்றது.



கேரிழை காமம் வம் என்பது. லக்ஷ்மிபீஜம் ஸ்ரீம் என்பது. சோதி மிகுத்தல் - ஒளி மி சத்தல்: தேசு பெறுதல். (186) மேதாதி ஈரெட்டு மாகிய மெல்லியல் வேதாதி நூலின் விளங்கும் பராபரை ஆதார மாகியே ஆய்ந்த பரப்பினள் நாதாதி நாதத்து நல்லரு ளாளே.

1070

இம் - எனின், சத்தியின் இடமும் பெருமையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மேதை முதலிய பதினுறு கலேகளுமாகிய மெல்லியல் ; வேதம் முதலிய நூல்களில் விளங்கும் பராபரை; அணத்திற்கும் ஆதாரமாகி ஆய்க்த பரப்பை யுடையவள். காதத்தும், அதனேக் கடக்துள்ள அதீத காதமாகிய பரகாதத்தும் விற்றிருக்கும் கல்லருள் வடி வானவள் என்றவாறு.

மேதாதி ஈரெட்டுக்கண் - அகாரம், மேதை, உகாரர், மகாரம், பிந்து, அர்த்தசந்திரன், நிரோதினி, நாதம், நாதாந்தம், சத்தி, வியாபினி, சமணே, உன்மளு, பாசிவம். இவையாவும் சத்தியின் வடிவேயாம் என்பது.

வேதாதி நூல் - வேதாகமங்கள் சாஸ்திரங்கள் ஸ்மிருதி புராணங்கள். அவற்றில் ஞானசொருபமாக விளங்பகுவள் சத்தி ஆதாரம் - எல்லாம் நிலேபேறு எய்துதற்குரிய நிலே ஆய்ந்த பரப்பினள் - ஞானிகளால் ஆராயப்பெற்ற பரந்த இடமாக விளங்குபவள்.

நாதம் அதிநாதம் - நாதமும் அதஃரக் கடந்த நாதாந்தமும். இவ்வீரண்டிடத்தும் கருணேயே வடிவர்க வீளங்குபவள் என்பதாம். (187) அருள்பெற் றவர்சொல்ல வாரிர் மணிதர் பொருள்பெற்ற சிந்தை புவனு பதியார் மருளுற்ற சிந்தையை மாற்றி யருமைப் பொருளுற்ற சேவடி போற்றுவன் நானே 1071

இம் - எனின், உலகவர்க்கு உண்மையை உணர்க் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மனிதர்களே! நித்தியானந்தமாகிய பொரு ளேத் தமக்கே உரிமையாகப்பெற்ற சிக்தையையுடைய புவருபதியாகிய அம்மை, தம்முடைய படக்ங்யவ சிந்தையைத் தெளிவித்து, அருஃளப் பெற்றவர்கள் த ம அநுபவத்தைச் சொல்ல அதீனக் கேட்க வாருங்கள்; நான் எளிதிற் பெறுதற்கருமையா 🔊 அவளுடை ய முத்தியின்பமாகிய பொருளேயுற்ற சிவந்த திருவடியைப் போற்றுவேன் என்றவாறு.

நீங்களு**ம்** அநுபவஞானிகள் சொல்வ<mark>தைக்கேட்</mark> 3 அதன்வழியே நின்று பேரின்பப்பொருளேப் பெறுங்கள் என்பது கருத்து.

மனிதர், பொருள்பெற்ற சிக்தைப் புவனுபதியார் மருளுற்ற சிந்தையையாற்றி அருள்பெற்றவர் சொல்க (கேட்க) வாரீர். கான் சேவடி போற்றுவேன் எனக் கூட்டுக.

புவனுபதியார் மாற்றி (ற) அருள் பெற்றவர் மனிதர் சொல்ல வாரீர். நான் அருமைப்பொருளுற்ற போற்றுவேன் எனக்கூட்டி, அம்மையருள் பெற்றவர்கள் அவ்வநுபவத்தைச் சொல்லுங்கள் பார்க்கலாச; **டான்** அறிந்து அவளுடைய சேவடிபைப் போற்றுகிறேன் என்று அருள் அறைகூறுவதாகவும் கொள்ளலாம். (188)

ஆன வராக முகத்தி பதத்தினள் ஈன வராகம் இடிக்கும் முசலத்தோ(டு) ஏணே யுழுபடை ஏந்திய வெண்ணகை ஊன மறவுணர்ந் தாருளத் தோங்குமே. 1072

இம் - எனின், அம்மை அன்பருள்ளத்து இங்கி வளர்வள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆகிய வராகமுகத்தை உடைய வாராகி. திருவடியையுடையவள்; இழிக்தோருடைய உடலேயிடித்து வருத்துகின்ற உலக்கைப் படையோடு மற்றைய கலப்பை முதலிய படைகளேயும் ஏக்திய, வெண்மையான ககையினேயுடையவள். அவள் குற்றமறுத் தியானிப்பவர் உள்ளத்தில் சிறக்து விளங்குவள் என்றவாறு.

ஆன - வாராகி செய்த பல வீரச்செயல்களே மனத் தடக்கி எழுந்த தொடர்புரை. வராகமுகத்தி - வராகி, தேவியின் எழுமாதர் நிலேயில் ஒன்ருன திருவு நாடி பதத்தினள் என்று அடைகொடாது கூறியது திரு வடியே எல்லா இன்பப் பேற்றிற்கும் நிலேக்களன் என்பதை அறிவிக்க.

ஈனவர் - இழிதகைமை உடையவர்; என்றது தீவிணயாளரை. ஆகம் - உடல். முசலம் - உலக்கை. உழுபடை - கலப்பை. வெண்ணகை - ெண்ணகை யிணயுடையாள்; அன்மொழித்தொகை, ஊனா அற -தியான சலனமின்றியும், பொறிபுலன்களே அடக்கியும் உணர்ந்தார் - தியானித்தவர்கள். ஒங்கும் - சிறந்து விளங்கும். (189)

ஓங்காரி என்பா வவனொரு பெண்பிவ் ஊ நீங்காத பச்சை நிறத்தை யுடையவள் ஆங்காரி யாகயே ஐவரைப் பெற்றிட்டு ரீங்காரத் துள்ளே யினிதிருந் தாளே

1073

இம் - எனின், சத்தியே எல்லாம் அருளி எல்லாம் படைத்தவள் என்றல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பிரணவ வடிவாய பெண்பிள்ள, பச்சை நிறமுடையவளாய் அகங்கரித்தெழுந்து, அயன் அரி அரன் ஈசன் சதாசிவன் என்ற ஐவரையும் தோற்றுவித்து ஹ்ரீம் என்னும் அவளது எழுத்தில் எழுந்தருளியிருந்தாள் என்றவாறு.

ஆங்காரி - அகங்காரம். ஈண்டு ஏணேயோர்க்கு ஆணவயல காரியமாக விளேவதாகிய அகங்காரம் போல்வது அன்று இது. பரசிவம் உலகத்தைப் படைக்க வேண்டும் என்று திருவுளம்பற்றியபோது சத்தியும் முணத்து எழுதலே ஆங்காரம்: அதணே உடையவள் ஆங்காரி.

ஐவர் - அயன் முதலிய ஐவரும். பெறுதல் -அவரவர்களே அவ்வத்தொழிலில் நிலேபெற எண்ணி ஆற்றலாக அமர்தல், ரீம் என்பது சக்திபீஜமாய ஹ்ரீம் என்பதன் திரிபு. ஹ்ரீங்காரத்திற்கும் பராசத்திக்கும் வாச்சிய வாசக சம்பந்தம் உண்டென்பதை, லலிதா திரிசதியில் ஹ்ரீங்காரத்தால் தொடங்குகிற அறுபது ம<mark>ந்திரங்களேயும்</mark> அம்மந்திரங்களின் விரிவுரையையும் <mark>நோக்கியறிக. (190)</mark>

தானே தலேவி யெனநின்ற தற்பரை தானே யுமிர்வித்துத் தந்த பதினுறும் வாஞேர் தலமும் மவமும்நற் புத்தியுந் தானே சிவகதி தன்மையு மாமே

1074

இம் - எனின், முழுமுதற்ற‰வி பத்தியே; தவன தந்த பீஜம் பதினுறும் இருமையின்பங்ககாத் தரும் எனவ நுதலிற்று.

இ - வ் : நானே இயங்குவ கிற்பவான அலேத் திற்கும் முதல்வியாக நின்றவள் : தானே உயிருள்ள வித்துக்களாக அளித்தன பதினுறு. விண்ணும், மனமும், புத்தியும் சிவகதித்தன்மையுமாம் என்றவாறு.

தற்பரை என்றதன் சொற்பொருள் விரித்தது தோனே தலேவி என ரின்ற ' என்பது.

உயிர் வித்து - ஜிளக்ஷரங்களாகிய பீஜரக்லுங்க ளாம், அவை பிரணவசகிதமான காதி வித்பையாம் இவற்றைக் குருமுகமாகக் கேட்டு அனுரந்திக்க. அதனு விளேயும் விண்ணும், மனம் புத்திகள் தன்வயப்படுதலும் சிவகதியுமாம் என்பன.

விண் இடவாகுபெயராக அங்குவிகோயும் இன்பை உணர்த்திற்று விண் என போககாமிகட்குப் பயனும். சிவகதி என மோட்சகாமிகள் எய்தும் பயனும், மனம நற்புத்தியும் என போககாமிகள் நன்மனம் நற்புத்தி படைத்து விதிதவருமல் துய்க்க அருளானதுகிட்டும

1 1977

எனவும், மோட்சகாமிகள் நற்புத்திபடைத்தும் பேரின் பம் பெறவர் எனவும் உணர்த்தப்பட்டன. (191)

## 6. வயிரவிமந்திரம்

வயிரவி - வயிரவசக்தி. இறைவன், மக்களுடைய அச்சத்தைப் போக்கி, அவர்கட்கு ஆனந்தத்தை விளே விக்கத் திருவுள்ளங்கொண்டபோது விரித்த செஞ் சடையும், முக்கண்ணும், சிவந்ததிருமேனியும், சூலம் கபாலம் பாசம் உடுக்கை இவற்றைத்தாங்கிய நான்கு கரங்களும் தாங்கி நாய் வாகனத்தில் ஆடையணியாத வராக எழுந்தருளினர். அவருடைய சத்தி வயிரவி, பகையொழித்து, பயநீக்குவதால் அச்சத்தியும் பைரவி எனப்பட்டார். பைரவி என்பது வயிரவி யென்குயிற்று, அவரை நினக்குமுறை கூறுதலின் இது வயிரவி மந்திர மாயிற்று.

பன்னிரண் டாங்கலே பாதி பயிரவி தன்னில் அகரரமு மாயையுங் கற்பித்துப் பன்னிரண் டாதியோ டந்தப் பதினுலுஞ் சொன்னிலே சோடச மந்தமென் ரேுஇடே 1075

இம் - எனின், வயிரவியந்திர முணர்த்துதல் நுத லிற்று.

இ - ள் : பன்னிரண்டாம் கலேயாக விளங்குகின்ற ஆதிபைரவி மக்திரத்ரத்தில், அகாரமும் மாயையாகிய உகார மகாரங்களும் கற்பணேசெய்து, அகாராதியுயிர் களில் பன்னிரண்டாம் எழுத்தாகிய ஐ, என்பதஞேடு: அக்த எழுத்துக்களிலேயே பதிலைாம் எழுத்தாகிய " ஒள்" என்பதலோயும், சொல்லப்பெறும் கிலேமையிலே யுடைய பதிஞரும் எழுத்தாகிய: 'என்பதஃனயும் ஈற்றில் ஒதுக என்றாவறு.

ஓம் - அகாரம், உ, ம் ∞ மாயை உ, ம். மாயை சத்திக்கும் மாயைக்கும் பெயராதலின் அதஞல் சக்தி எழுத்தாகிய 'உ'காரத்தையும் மாயாகூரமாகிய 'ம'காரத்தையும் குறித்தார், அவை முன்றும் ஆதிபைரவி யென்ற மக்திரத்தோடு கூடுமாயின் 'ஒம் ஆதிபைரவி 'என்றுகும்.

பன்னிரண்டாதியோடு - முதலெழுத்துக்களாகிய உயிர்களில் பன்னிரண்டாம் எழுத்தோடு என்றது 'ஐ என்பதோடு.

அந்தப் பதினுலும் - அந்த எழுத்துக்களில் பதி னுன்காம் எழுத்தும். பதினுன்காம் எழுத்து 'ஒள ' சொன்னிஸ் சோட்சம் அந்தம் - சொன்ன தன்மையான எழுத்துக்களோடு பதினுரம் எழுத்து ஈருகப் புணர்க்க என்பாதம். அங்ஙனம் யுணர்த்தால் ஒள : என ஆகும். ஆகவே ஓம் ஐம் ஒள : ஆதிபயிரவிணே நம். என்பது பன்னிரண்டாம் கலேகளோடு ஆதிபயிரவி மந்திரமாகும் என்பதாம்.

இங்ஙனம் அன்றி, பன்னிரண்டு கஃ வடிவான பிராணவாயு வடிவான ஆதிபைரவி, தன்னிடமிருந்து. அகாரம், மாயை இவைகளேப் படைத்து, முற்கூறிய பன்னிரு கஃகளின் முதலும் முடிவும் அந்தப் பதினுற கஃகளும் தேவிக்குச் சொல்லப்பட்ட இடங்களாம். முடிந்த நிலக்களன் பதினுறு கஃகேளேயுடையை மதி மண்டலமாம் என்றும் உரைப்பர். இதில் முற்கூறிய பன்னிருகலேகளின் முடிவும் முதலும் பாவையென அறியப்படாமை உணர்க. அன்றியும் இது மந்திரம் ஓதுவதாகவும் ஆகாமை ஓர்க. இவற்றுள் ஏற்பன கொள்க. (192)

அந்தப் பதினுலும் அதுவே வயிரவி முந்து நடுவும் முடிவும் முதலாகச் சிந்தைக் கலசத் தெழுகின்ற மாசத்தி அந்தமும் ஆதியு மாகிநின் ருளே.

1076

இம் - எனின், முற்கூறியவற்றுள் 'ஐம்' என்பதே வயிரவிபீஜம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அந்தப் பதினுலுமே பைரவியாம். அவளே முதல் நடு இறுதி மூன்றிலும் பொருந்த, சிந்தையாகிய பூர்ணகும்பத்தில் எழுகின்ற பராசத்தியாம். அவளே முதலாய் நறுமாய் நின்ளுள் என்றவாறு.

இம்மந்திரம் 'ஐம்' என்பதே வயிரவி பீசம் <mark>என்ப</mark> துணர்த்தியது.

' அந்தம் பதினுலு, சிந்தைக் கமலத்து ' எனப் பாடம்கொண்டு, முற்கூறிய பதினுலு கஃலகளிலும் வீற்றிருப்பவள் எனவும், சிந்தைக் கமலத்து விளங்கும் பேராற்றல் எனவும் உரைப்பர் சிலர். ஏற்பனகொள்க. (193)

ஆகன்ற மூவரும் அங்கே அடங்குவர் போகன்ற பூதம் பொருந்து புராதரர் சார்கின்ற சார்வுழிச் சாரார் சதிர்பெறப் போகுந் திரிபுரை புண்ணியத் தோரே.

1077

இம் - எனின், அருளன்கோயின் அன்புடையார் சார்தற்குரிய இடம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிரமன் விஞ்ணுருத்திரன் ஆகிய குவரும் அங்கே அடங்குவர் ஆகையால். ஆற்றல் பொருந்தச் செல்லும் திரிபுரையைப் பொருந்திய புண்ணியத்தோர்கள் அழியுந்தன்மையவாகிய ஐம்பூதங்களும் பொருந்திய அநாதி நித்யரான ஆன்மாக்கள் பொருந்துகின்ற இடத்தைப் பொருந்தார்கள் என்றவாறு.

பிரமனுதியர் பராசத்தியின் படைப்பாக விளங்கும் மாயைக்கண் படைத்தலாதி அதிகார மலமுடையவர்கள் ஆதலின் மூவரும் அங்கே அடங்குவர் என்றது.

சதிர் பெறப் போகும் திர்புரை - அருளாற்றுக்கப் பெற்று விளங்கும் திரிபுரை. புண்ணியத்தோர் - திரி புரையை வழிபடும் புண்ணியமுடையார். திரிபுரை களாவன: தியானிப்பானும், தியானமும், தியானிக்கப் படுபொருளும் ஆகிய இம்முன்றும் ஒருபுரம். பிரமன் விஷ்ணு ருத்திரர் இவர்கள் ஒருபுரம். இச்சாஞானக் கிரியை சத்திகள் ஒருபுரம். ஆகிய முப்புரங்களும் ஸ்ரீவித்யா வடிவான திரிபுரைகளாம் என்பது காமகலா விலாசம். இதனேக்கொண்டு திரிபுராதத்துவம் காண்க. இதனையே திரிபுராரகஸ்யம் என்றும் நூலும் விளங்கக் கூறும்.

பூதம்பொருந்து புராதரர் - அழியுந்தன்மையராகிய ஐம்பூதந்களேயும் பொருந்துகின்ற புராதரர். முற்கூறிய வண்ணம் திரிபுரையைத் தத்துவார்த்தமாகத் தியானிக் காமல். உலகில், ( பாஹ்யமாக ) வெளியில் உருவாகத் தியானிக்கு தியானத்திதைத் தரிப்பவர்கள், புராதனர் இல்லாமை ஊன்றி கோக்குக. அவர்கள் உலகியலறி ஞர்கள். அவர்கள் சார்கின்ற சார்வு காமியலோகப் சிராப்தி; ஆதலின் அவற்றையடையார் தத்துவ திரிபு சாதியான பரர்கள் என்றவாகும். (194)

புண்ணிய நந்தி புனிதன் திருவாகும் எண்ணிய நாட்கள் இருபத்தேழ் சூழ்மதி பண்ணிய வன்னி பசுலோன் மதியீறு திண்ணிய சிந்தையன் தென்னனு மாமே 1078

இம் - எனின், வயிரவியைத் தியானம் செய்பவர் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : புண்ணியனும், நக்தியும், புனிதனுமாகிய சிவபெருமானுடைய திருமீனயாகும் வயிரவி. அந்த அன்ீனயை இருபத்தேழ் நாட்கள் கொண்ட ஒரு மாதம் அக்னிமன்டலம், சூரியாண்டலம் இவற்றைக் கடந்து, நக்திரமன்டலம் இறுதியாகத் தியானிக்கின்ற திண்ணிய சிக்தையுடையார் தென்னன் ஆவர் என்றவாறு.

பண்ணியன் - புண்ணியமே திருமேனியாகப் பெற்ற வர். நந்தி - ஆசாரியஞ்சு வந்து மலநிக்கி ஆட்கொள் பவர். புனிதன் - இயல்பாகவே பாசங்களில் தொடக் குண்ணுநு புனிதமாவவர். அத்தகைய சிவபரம் பொருளின் சத்தி வயிரவி. திரு - ஆகுபெயராக திரு வடையரிய உணர்த்திற்று.

எண்ணிய நாட்கள் இருபத்தேழ் - உருச்செபித்<mark>த</mark> நட்சத்திரங்கள் இருபத்தேழு, குழ்மதி - இ<mark>ருபத்தேழ்</mark> நட்சத்திரங்கள் சூழ்ந்து ஒரு வட்டமான மாதம்; என்றது சாந்திரமான மாதம, வன்னி பகலோன் பதி யீறு மண்ணிய திண்ணிய சிந்தையன் தென்னனும் ஆர் எனக்கூட்டுக.

வன்னிமுதலியன பிராணயாமமுறையில் உந்திக்கு மேலுளள அக்கினிமண்டல முதலியவற்றை உணர்த்தின. மதியீறு என்ற சந்திரமண்டலமாகிய சகத்திராரம். ஆகவே சுவாதிட்டானம் முதல் பிரமரந்திரம் வரை வயிரவியைத் தியானிப்பவர்கள். சிவமேயாவர் என்ப தாம். ''தென்னன் பெருந்துறையான் '' என்பதும் காண்க இம்மந்திரத்திற்கு அதிகாரத்திற்கியைபற்ற உரைகொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர். (195)

தென்னன் திருநந்தி சேவகன் தன்ெடும் பொன்னங் கிரியிற் பூதலம் போற்றிடும் பன்னும் பரிபிடி யந்தம் பகவேே(டு) உன்னுந் திரிபுரை ஓதிநின் முனுக்கே 1079

இம் - எனின், திரிபுரை யாகிய வயிரவியைத் தியா னீப்பவன் சிவத்தோடு ஒக்கப்போற்றப்படுவன் என்ப துணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வேதங்களால் சொல்லப்படும் பரிவிணே யுடைய பெண்யாணபோல்பவரும், எல்லாவற்றிற்கும் இறுதியைப் புரிபவராகிய சிவத்தோடு நிணக்கப்படு பவரும் ஆகிய திரிபுரையை ஓதிநிற்கும் அன்பண, மேரு மூலயில் வீற்றிருக்கும் தென்னனும் நந்தியும் சேவ கனுமாகிய இறைவஞேடுவைத்து, பூதலம்போற்றும் என்றவாறு. தென்னன் - சிவன்; அழகன். தென் - அழகு, சேவகன் - வீரன். பொன்னங்கிரி - மேரு. பரி பிடி -பரிந்த பிடி. அன்புடைய பெண்யாண போல்வார்; அன்மொழித்தொகை. அந்தம் பகவன் - அணத்துல கையும் சங்காரம் செய்யும் பகவன். உன்னும் - தியா னிக்கப்படும். திரிபுரை - திரிபுராமந்திரம். திரிபுரா மந்திரம் செபிப்பவர் சிவத்தோடு ஒப்பவைத்து வணங் கப்படுபவராவர் என்பது கருத்து. (196)

ஓதிய நந்தி உணருந் திருவருள் நீதியில் வேத நெறிவந் துரைசெய்யும் போதம் இருபத் தெழுநாள் புணர்மதி சோதி வயிரவி சூலம்வந் தாளுமே.

1080

இம் - எனின், வயிரவி ஞானத்தையும் அருளிக் காத்தருளுவள் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உபதேசித்தருளிய குருவாகிய சிவத்தால் உணரப்படும் திருவருட்சத்தி முறைப்படி வேதமார்க்க மாக எழுந்தருளிவந்து போதத்தை விளக்கியருளுவள் இருபத்தேழு நட்சத்திரங்களோடும் புணர்ந்துள்ள கிறைமதிபோலும் ஒளியிணயுடையாளாகிய வயிரவி, சூலத்துடன் வந்து காப்பள் என்றவாறு.

குலம் வந்தாளுதல் - இடர்கீக்கி இரட்சித்தல். போதம் உரைசெய்தல் - ஞாஞேபதேசம் வழங்குதல். தேவியே ஞானம் வழங்கச் சிவத்தோடு ஒருங்குவைத்து உணரப்படுவதாகிய திருவருளாக வந்தருளுவள் என் பதை 'நந்தி உணரும் திருவருள் வேதநெறி வந்து போதம் உரைசெய்யும் ' என்பதால் விளக்கியவாறு. அவளே ஙிறைமதிச் சோதியான வயிரவியாகச் தூலத்துடன் வந்து இடர்நீக்கிக் காத்து அருவ்வன் என்பதை, 'மதி சோதி வயிரவி, சூலம் வந்து ஆளும் 'என்பதால் விளங்கவைத்தவாறு. (197)

சூலன் கபாலங்கை ஏந்திய சூலிக்கு நாலாவ் கரமுள நாகபா சாங்குச மாலங் கயனறி யாத வடிவுக்கு மேலங்க மாய்நின்ற மெல்லிய லாவே

1081

இம் - எனின், வயிரவி சிவத்திற்கு அங்கமாவாள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

, இ - ள் : குலத்தையும் கபலத்தையும் தாங்கிய வயிரவிதேவிக்கு நாலுகரங்கள் உள். ஏனோப இரண்டிலும் நாகபாசமும் அங்குசமும் உள்ளன. மாலும் அயனும் அறியமுடியாத வடிவாகிய சிவபரம்போருளுக்கு மேலான அங்கமாக நின்ற மென்மையான இயல்புடையாள் இவள் என்றவாறு.

இம்மந்திரம் இறைவிக்கு நான்கு கரமுண்மையைம், அவற்றில் நாகபாசம். அங்குசம், குலம், கபாலம் தாங்கி யிருப்பதும், அவளே சிவமாகிய அங்கிக்கு அங்கமாக இருக்கின்ருள் என்பதும் உணர்த்துகிறது. (198)

மெல்லியல் வஞ்சி விடமி கீலஞானி சொல்லிய கிஞ்சுக நிறமன்னு சேயிழை கல்லியல் ஒப்பது காணுந் திருமேனி பல்லிய லாடையும் பன்மணி தானே

1082

இம் - எனின், தேவியின் திருமேனி சிறப்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : மெல்லியல், கொடிபோன்றவள், கொடுமை புடையவள், கலேஞானமே வடிவானவள், இலக்கியங் களாற் சொல்லப்பெற்ற முள்முருக்கம் பூப்போலும் பிவக்கு கிறத்தோடு கூடிய சேயிழை, காணப்பெறும் வுவள் திருமேனி கிலக்கல்போலும் ஒளியுடையது, பலவாகிய இயல்புடைய அவளது ஆடையும் பன்னிற மணிகளே என்றவாறு.

கிஞ்சுகம் - முள்முருக்கம்பூ. விஷமி - விடமி; அகாடுமையுடையவள். தன் மாற்ருர்க்கும் அ<mark>ன்பரல்லா</mark> கார்க்கும் விஷமான அருள்செய்பவள் (199)

பன்மணி சந்திர கோடி திருமுடி சொன்மணி குண்டலக் காதி யுழைக்கண்ணி நன்மணி குரிய சோம் நயனத்தவ் பொன்மணி வன்னியும் பூரிக்கின் ருளே. 1083

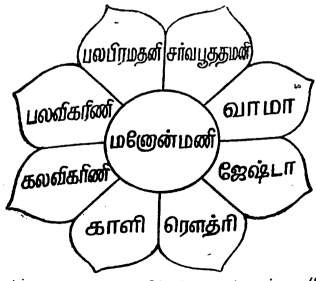
## இதுவுமது.

இ - ள் : பலங்ணிகளான் இயன்ற, கோடி சந்திர ஒளியைப்போலும் முடியை உடையாள். சிறந்தனவாகச் சொல்லப்பெறுகிற இரத்தின குண்டலங்களே அணிந்த காதிணயுடையாள் : மான்போலும் கண்களயுடையாள் ; கன்மணியாகிய சூரியணயும் சந்திரணயும் தம் கண்களாக உடையவள் ; பொன்ணயும் மணியையும் போன்ற கிறத்தையுடையவள்; அவள் எங்கும் நிறைந்திருக்கின்றுள் என்றவாறு.

திருமுடி என்பதில் விஃரமுதற்பொருணத் தரும் இகரவிகுதி புணர்ந்து கெட்டது. ஆதலின் முடியிண யுடையாள் எனப் பொருள் காண்க. (200) பூரித்த பூவிதழ் எட்டினுக் குள்ளேயோர் ஆரியத் தாளுண்டங் கெண்மர் கன்னியர் பாரித்த பெண்கள் அறுபத்து நால்வருஞ் சாரித்துச் சத்தியைத் தாங்கள்கண் டாரே. 1084

இம் - எனின், அம்மை ஏணச்சத்தியா் புடை தூழ நிற்கும்நிலே உணா்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிறைந்த எட்டிதழ்த் தாமரைக்குள் பூசிக்கத்தக்கவளாகிய சத்தி எழுந்தருளியுள்ளாள். அந்கு எண்மர் கன்னியரும் அறுபத்துநான்கு பெண்களும் அந்தச்சத்தியைச் சுற்றித் தரிசித்து நிற்கின்றனா என்றவாறு.



சூரித்து - சூழ்ந்து, சரித்தல் - இயங்குதல். (201)

சண்ட சிலம்பு வளேசங்கு சக்கரம் எண்டிசை யோக இறைவி பராசத்தி அண்டமோ டெண்டிசை தாங்கும் அருட்செல்வி புண்டரி சுத்தினுட் பூசணே யாளே. 1085

இம் - எனின், சத்தியைப் பூசிக்குமுறை உணர்த் அதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிலம்பு, வினயல், சங்கு, சக்கரம் இவற்றைத் தரித்த இறைவி. எண்டிசையிலும் பொருக்கி கிற்பவள் பராரத்தி எல்லா அண்டங்களேயும் திசை கிற்பவள் துன்பம் சூழாதே காக்கும் திருவருளே செல்வ மாகவுடையவள் ; மனத்தாமரையுள் வைத்துப் பூசிக்கத் தக்கவள் என்றவாறு.

இது நாராயணி நிலேயில் தேவிதியானம் கூறியது• (202)

1086

பூசணே கந்தம் புணேமலர் மாகோடி யோசணே பஞ்சத் தொலிவந் துரைசெய்யும் வாசமி லாத மணிமந் திரயோகம் தேசந் திகழுந் திரிபுரை காணே.

இதுவுமது.

இ - ள்: பூசுதலே உடையன களபசந்தனம். புணவன மலர்கள்; ஸ்ரீம் பீஜமே கோடிவஸ்திரம். யோசணதூரம் கேட்கும் பாஞ்சசன்யசத்தினெலியே வாத்தியம். இதுதான் சொல்லமுடியாத மணிமந்திர யோகமாம். இதணச்செய்து ஒளிவடிவாய் விளங்கும் திரிபுரையைத் தரிசிக்க என்றவாறு: மணிமக்திரயோகம் கல்ல ரக்தனம்பூசி மலர்மாக் அணிக்து, கோடிவஸ்திரமுடுத்து, சங்ககாத ஒலி ஒரு காததூரம் கேட்க இயற்றின் தேவியைத் தரிசிக்கலாய என்பது கருத்து. பஞ்சத்தொலி - பஞ்ச ரத்தொல் என்பது விகாரமாயிற்று. யோகிகட்குக் கேட்கும் கவு காதங்களில் ஒன்குகிய சங்கொலி தியானகாலத்துக கேட்கும் என்று தியானசித்தியின் எல்லேயறிவித்தவாறு. வாசம் - வசனம் எள்பதன் திரிபு; பேச்சு. மணி மக்திரம்-மக்திரங்களுக்குள் மணிபோன்றது. தேசம் - ஒளி. மா கோடியோசலோ பஞ்சத்தொலி - மகாரமாகிய பிக்துகை எனக் கொள்ளலுமாம். அது ஒம் என்னும் பிரணவகாதம். அதுவே சங்கொலியாம்.

கானும் பலபல தெய்வங்டன் வெவ்வேறு பூணும் பலபல பொன்போலத் தோற்றிடும் பேணுஞ் சிவனும் பிரமனும் மாயனுங் கானுந் தலேவிநற் காரணி காரணி காணே 1087

இம் - எனின், வயிரவியின் தரிசனத்தின்போது காணப்படுவன உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பலபல தெய்வங்கள் வெவ்வேறு தோன் றும் ; அணியத்தக்க பலவேறு வகையான பொன்கோப் போன்ற நிறத்தோடு காணப்படும். அவஃரப் பிரமன்மால ருத்திரன் இவர்கள் வழிபடுவர். இவ்வண்ணம் காட்சி தருகிற தலேவி ஜகத்காரணியாம் என்றவாறு.

ஆகவே பல தெய்வங்கள் புடைசூழ, பல அணி க**ளத்** தரித்துப் பிரமன் மால் சிவன்போற்றத் தலேனி தோன்றுவாள்; அவளே உலககரணியாம். (204) காரண மந்திரம் ஓ**துங் கமலத்துப்** பூரண கும்ப விரேசம் பொருந்திய நாரணி நந்தி நடுவங் குரைசெய்த ஆரணவேதநூல் அந்தமு மாமே.

1088

இம் - எனின், இதயத்து எண்ணும் மா**திரத்தா**ல் அம்மை உளத்தில் விற்றிருப்பாள் என்பது **நுதலிற்று.** 

இ - ள் : காரண டந்திரத்தை ஒதுகின்ற இது கமலத்தில், பூரண தம்பக ரேசகமாகப் பொருந்திய நாராயணி, சிவஞேடு நடுவாகிய இதய கமலத்துள் விளங்குவள். இவற்றை விளங்க உரைசெய்தன வேதமும் உபநிடதங்களும் ஆம் என்றவாறு.

காரணமக்திரம் - காரண பஞ்சாக்கரமாகிய 'சில சிவ' என்பது. இதனேத் தியானிக்க, பூரண கும்பல ரேசங்களமையும். அங்கே சத்தியாகிய 'வ' சிகாரங்க ளிரண்டின் நடுவில் 'சிவ சிவ' என ஆம். இது வேத உபரிடதக் கருத்தாம் என்றவாறு. (205)

அந்த நடுவிரல் ஆதி சிறுவிரல் வந்த வழிமுறை மாறி யுரைசெய்யுஞ் செந்தமி மூநி தெளிந்து வழிபடு நந்தி இத**ீன நவ**முரைத் தானே.

1089

இம் - எனின், கரரியாசம் செய்யுமுறை உணர்த் துதல் நுதலி<mark>ற்று.</mark>

இ - ள் : இரு கையையும் மலர்த்தி இணத்துச் சிறுவிரல் முதலாக, ஈடுவில் இறுதியாக, எண்ணிய முறையே மாறி மந்திரங்களேச்சொல்லி ரியாசம்செயிக இவ்வண்ணம் நியசித்து, செந்தமிழ்மொழிக்கு முதல்வி யாகிய வயிரவியை வழிபடுக. என்குருநாதன் எனக்கு இதணேப் புதிதாகப் புகன்முன் என்றவாறு.

அதாவது சிறுவிரல், மோதிரவிரல், சுட்டுவிரல், பெருவிரல், நடுவிரல் இவ்வண்ணம் ' மாறி ஓம்பரதேவ தாயை கனிஷ்டகாப்யாம் நம:, ஓம் பராசக்த்யை தர்ஜனீப்யாம் நம:, ஓம் பராதிரிபுரகர்தர்யை அநாமி காப்யாம் நம: ஓம் பரதேவ்யை அங்குஷ்டாப்யாம் நம: ஓம் பைரவ்யை மத்யமாப்யாம் நம:, என்று கரநியாசம் செய்தல். உரைசெய்யும், வழிபடும் என்பன உரை செய்யுங்கள் வழிபடுங்கள் என முன்னிலே ஏவல் விண முற்றுக்கள்.

உரைத்த நவசத்தி ஒன்று முடிய நிரைத்த விராகி நெடுமுறை எண்ணிப் பிரைச்சதம் எட்டுமுன் பேசிய நந்தி நிரைத்து நியதி நியமஞ்செய் தானே.

1090

இம் - எனின், தேவியை அந்தர்யாகமுறையால் பூசிக்குமுறை உணர்த்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சொல்லப்பெற்ற நவசத்திகளுள், ஒன் ருகிய மனேன்மணியை முடியின் மேல் துவாதசாந்தத் துத் தியானித்து ஏணேய சத்திகளே வரிசையான ஆதாரத் தானங்களில் தியானித்து அட்டாங்கயோக நெறிகளே அறிவித்த ஆசாரியன் இவற்றை ஒழுங்குபடுத்தி விதி செய்து ஏற்படுத்தினுன் என்றவாறு.

நந்தி, முடிய எண்ணி, நிரைத்து நியமஞ்செய்தான் என முடித்துப் பொருள்காண்கு பிராணனியங்கும் சுழிமுணேயில் ஆருதார ஸ்தானங் களிலும் அவற்றுக்குமேலுள்ள நாலு தானங்களிலும் பரவெளியும் துவாதசாந்தத்து மஞேன்மணியும் நீங்க ஏணய சத்திகண, சிரமேல் பிரமரந்திரம் முதல் மூலம் வரை ஆதாரங்களில் நிறுத்தித் தியானிக்க என விதி செய்தான் நந்தி என்பது கருத்து. (207)

தாமக் குழலி தகைக்கண்ணி உள்றின்ற வேமத் திருளற வீசும் இளங்கொடி ஓமப் பெருஞ்சுடர் உள்ளெழு நுண்புகை மேவித் தமுதொடு மீண்டது காணே.

109 t

இம் - எனின், தியான அனுபவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மாலயை யணிந்த கூந்தலேயுடையாள் கருணேபொழிகின்ற கண்களேயுடையாள், உயிரினிட மாக நின்ற எதனும் அழியாத பாதுகாவலோடு கூடிய ஆணவ இருள் அகல ஞான ஒளி வீசுகின்ற இளங்கொடி போல்வாள்; ஆகிய தேவி, மூலாதார குண்டத்தில் எழுகின்ற மூலக்கனலில் உண்டாகின்ற நுண்ணிய புகையாகிற பிராண வாயுவோடு மேல் எழும்பி, மதி மண்டலமாகிய சகஸ்ராரம்வரை சென்று அங்குள்ள அமுதத்தோடு மீண்டதைக் காண்பாயாக என்றவாறு.

குண்டலினி வடிவாகிய பராசத்தி மூலத்தினின்று பிராணஞேடு பிரமர்ந்திரம் வரைசென்று அமுததாரை யோடு மீண்டது காண் என்பது கருத்து. (208) காணும் இருதய மந்திர முங்கண்டு பேணு நமவென்று பேசுந் தலேமேலே வேணு நடுவு மிகநின்ற வாகுதி பூணு நடுவென்ற வந்தஞ் சிகையே.

1092

இம் - எனின், அங்கரியாசம் செய்யும்முறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தியானிக்கும் இதுபத்தானத்தில் இருக யாய நம்: என்று பேசுக், தலேமேலேயும் சுழுமூன் நாடியின் இறுதியாகவுள்ள பிரமரந்திரத்திலும், சிரசே நம்: சிகாய நம்: என்றும் கூறித் தியாலிக்க என்றவாறு.

இதயம் மந்திரமும் கண்டுபேஹு நம என்று போம் -இருதயத்தில் இதயாயநம: என்று தியானிக்க.

தூலமேலே பேணும் கம என்று பேசும் - சிரத்தில் சிரஸே கம: என்று சொல்லுக.

வேணு - முங்கிற்றண்டு; என்றது சுழிமுக்கு நாடியை. சுழிமுகோந்யாகிய நடுவிலே, ஆகுதியால் விளயும் அங்கியைப் பூண்கின்ற நடுவென்றது பிரமு ரந்திரத்தை. அங்கே சிகாய நம: என்று அங்ககியாசம் செய்க என்பதாம். இம்மந்திரம் முன்னர் கரநியாசம் சொன்ன மந்திரத்தை யடுத்திருத்தல் பொருத்தமாக கோய் மாறிக்கிடப்பதையும் காண்க. (209)

திகைநின்ற வந்தக் கவசங்கொண் டாதிப் பகைநின்ற ஷங்கத்தைப் பாரென்று மாறித் தொகைநின்ற நேத்திர முத்திரை சூலம் வகைநின்ற யோனி வருத்தலு மாமே 1093 இம் - எவின், சிகையந்திரத்திற்கு <mark>மேலுள்ள</mark> யந்திரங்களால் அங்ககியாசம் செய்தலே அ**றிவித்தல்** நுதலிற்று

இ - ள் : சிகாமந்திரத்தை ஓதி, அதற்கு மேலுள்ள தாகிய அந்த கவசமந்திரத்தைக்கொண்டு, ஆதியே ! பகைகளோடு நின்ற அங்கங்கண இரட்சிக்க என்று அஸ்திரமந்திரம் சொல்லி, திரும்பவும் மூன்ளுகிய தொகையில் நின்ற சூலமுத்திரையால் நேத்திரமந்திரத் தையும் சொல்லி, ஸ்ரீம் என்று யோனிமுத்திரையும் கொடுத்தால் வருத்தலுமாமே, ஆகாதாம் என்றவாறு.

சிகாயுகம்: என்பதற்குமேல் கவசாயுகம்: என்று இரு சுட்டுவிரல்களாலும் உடலேக் கவசம் செய்து, அஸ்திராய ஹும்பட் என்று அஸ்திரமக்திரத்தால் உடலேக் காப்பாற்றுக எனப் பிரார்த்தித்து, கேத்ரோப் யோகம்: என்று சூலமுத்திரை யோனிமுத்திரையையும் கொடுத்து, அங்கங்களேப் பதியங்கமாக்கி வழிபடின் வருத்தம் இல்லேயாம் என்பது கருத்து. (210)

வருத்த மிரண்டுஞ் சிறுவிரன் மாறிப் பொருத்தி அணினிரற் சுட்டிப் பிடித்து நெறித்தொன்ற வைத்து நெடிது நடுவே பெருத்த விரலிரண் டுள்புக்குப் பேசே.

1094

் இம் - எனின், யோனிமுத்திரையின் இலக்கணம் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - எ : வருத்தப்பட்டு இரு சிறு விரல்க<mark>ஃாயும்</mark> மாறிப்பொருந்தச் செய்து. மோதிரவிரஃ நீட்டி, அதணேச் சிறு விரல் பிடிக்கச்செய்து, நெறித்து பொருந்த வைத்து, பெருவிரலிரண்டையும் ஈடுவே செலுத்திப் பேசுக என்றவாறு. (211)

பேசிய மந்திரம் இகாரம் பிரித்துகர கூசமி லாத சகாரத்தை முன்கொண்டு வாசிப் பிராணன் உபதேச மாகைக்குக் கூசிய விந்து வுடன்கொண்டு கூவே

1095

இம் - எனின், பிராணவாயுவைக் கட்ட மக்திரம் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வாசியாகிய பிராணன் உபதேசமாதற்குப் பேசிய மந்திரமாவது, உரைத்தலில் கூச்சமில்லாத 'ச' காரத்தை முன்னிறுத்தி அதனுடன் இகாரத்தைப் பூரித்துக்கூட்டி கூசிய விந்துவையும் உடன்கொண்டு கூவுக என்றவாறு.

அதாவது 'சிம்' என்று கூறின் பிராணன் வயப்படும் என்பதாம். கொண்டுகூட்டு உரைக்கிடையிற் காண்க.

கூசியவிக்து என்றது மகாரம் ஈற்றில் தன் ஒலி முழுதும் பெருதொலித்தலின் என்க.

வாசிப்பிராணன் - வாசியென்னும் யோகநூற் பரி பூலைப்பெயரோடு கூடிய பிராணவாயு. (212)

கூவிய சிவன் பிராணன் முதலாகப் பாவிய சவ்வுடன் பண்ணும் யகாரத்தை மேவிய மாயை விரிசங்கு முத்திரை தேவி நடுவுள் திகழ்ந்துநின் ருளே.

1096

இம் - எனின், ' சம் ' என்னும் மக்திரப்பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வண்ணம் செபித்த ஆன்மா. உயிர் முதலாகிய அகரம் உடஞகப் பரவிய இயல்பிணயுடைய சகரத்தோடு சேர்க்கப்பெற்ற மகாரத்தைப்பொருந்திய மாயையாக விரிந்த சங்கமுத்திரை நடுவுள் தேவிவிளங்கி நின்முள் என்றவாறு.

அதவாது 'ஸம்' என்ற பீசத்துள் சங்கமுத்திரை நடுவில் தேவி விளங்குவள் என்பதாம். பிராணன் என்றது பிராணவாயுவை அன்று; உயிர் எழுத்தை. முதல் - அகரம். ச் + அ + ம் - சம் எனச் சேர்த்த வாறு. (213)

நின்ற வயிரவி நிலி நிசாசரி ஒன்றும் இரண்டும் ஒருங்கிய உள்ளத்துச் சென்றருள் நாயகி தேவர் பிரானுக்கே நன்றருள் ஞாலத்து நாடிடுஞ் சாற்றியே

1097

இம் - எனின், தேவியின் பல்வேறு **ஙிஃகை**வ உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிலேபெற்ற வயிரவி, நீலநிறமுடையாள், இரவில் இயங்குபள். முக்குணங்களும் அடங்கிய உள்ளத்துத் தாமே வலியச்சென்று அருள் வழங்கும் தலேவி; தேவதேவளுகிய சிவபெருமானுக்கு நன்ருன திருவருட்சத்தி; ஆதலால் உலகத்து நீங்கள் அவளேப் புகழ்ந்து அன்பு புரியுங்கள் என்றவாறு. (214) சாற்றிய வேதஞ் சராசரம் ஐம்பூதம் நாற்றிசை முக்கண்ணி நாடும் இருள்வெளி தோற்றும் உயிர்ப்பன்மை சோதி பராபரை ஆற்**தலொ டாய்**நிற்கும் ஆதி முதல்வியே 10<sup>9</sup>8

இம் - எனின், சத்தியே எங்குயாய் எல்லாமுமாய் நிற்பவள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இறைவன் கூறிய வேதங்கள், சரம் அசரமாய உலகம், அதன் முதலாகிய ஐம்பூதங்கள், திசைநான்கு இவையாவும் முக்கண்ணியின் வடிவே. மேலும் விரும்பப்பெறுகின்ற இருள் ஒளி, உடலொடு கூடும் எல்ஃயற்ற ஆன்மாக்கள் இவையாவற்றினும். ஒளியாய் ஆற்றலாய் நிற்கும் ஆதிமுதல்வியாய சோதிப் பராபரை இவளாவள் என்றவாறு. (215)

ஆதி வயிரவி கன்னித் துறைசன்வி ஓதி யுணரில் உடலுயிர் ஈசளும் பேதை உலகிற் பிறவிகள் நாசமாம் ஓத வுலவாத கோலமொன் *முகுமே*:

11199

இம் - எனின், அவனே ுகசீவ பரமாவள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஆதிவயிரவி, சத்திலோகத்து வீற்றிருப் பவள், ஞானசாத்திரங்களே ஓதி அதில் கூறியவண்ணம் உணர் ந்தால் உடலும் உயிரும் ஈசனுமாவள். சொல்லி அமையாத அழகுடையவளாகப் பொருந்தியிருக்கும். அவினத் தியானிக்கின் இந்தப் பேதைமையையுடைய உலகில் ஆன்மாக்களுக்குளதாம் பிறவிகள் நாசமாம் என்றவாறு. கன்னித்துறை - சத்திலோகமாகிய ஸ்ரீபுரம். மன்னி-கிலபெற்றவள். உடல் - சகம். உயிர் - ஆன்மா. ஈசன் -பரம். ஆகவே, சத்தியே மாயையாய் உலகு உடல் இவற்றிற்கு முதற்காரணமாயும் உயிர்க்கெல்லாம் போக மோட்சத்தை தந்து உடனுயும் ஒன்றுயும் சிவபரம் பொருளோடு பிரிக்க முடியாத திருவருளாற்றலாயும் இருத்தலின் ' உடலுயிரீசுரும் ' என்றருளியது.

ஓத - புகழ்ந்து சோல்ல. உலவாத - <mark>வற்ருத.</mark> கோலம் - அழகு. (216)

கோலக் குழலி குலாய புருவத்தள் நீலக் குவளே மலரன்ன கண்ணிஞள் ஆலிக்கும் இன்னமு தானந்த சுந்தரி மேவீச் சிவத்தை வெளிப்படுத் தாளே

1100

இம் - எனின், அம்மையின் அவயவ அழகும் அவள் சிவத்தை வெளிப்படுத்திய கருஃனயும் அ<mark>றிவித்த</mark>ல் நகலிற்று.

இ - வ் : அழகிய கூந்தஃலயுடையாள்: விளங்குகிற மன்த புருவத்தையுடையாள். நீலமலர் போலும் கண்களே உடையாள் ; களிப்பூட்டுகின்ற இனிய அமுதத்தை ஒத்த ஆனந்த சுந்தரி ; தான் விரும்பி, சிவ அம்பொருளே வெளிப்படுத்தித் தரிசிக்கச் செய்தாள் என்றவாறு.

குலாய - விளங்கிய; வஃாக்த எனலுமாம். ஆலிக் கும் - களிப்பூட்டும். துளிக்கும் எனலுமாம். சிவத்தை வெளிப்படுத்துதலாவது தான் மேவிரின்று சிவத்தை அருள்சுரக்கச் செய்தலாம். தாய் மேவித் தங்தையைக் கருணபாலிக்கச் செய்வதுபோல.

மேவி - சகஸ்ராரத்தை டேவி நின்று சிவகிரை வெளிப்படுத்திஞள் என்று டோகமார்க்க உண்மையும் தோன்ற நிற்றல் காண்க. சிவகீர்-மதி அமுதம். (217)

வெளிப்படு வித்து விளேவறி வித்துத் தெளிப்படு வித்தென் சிந்தையி னுள்ளே களிப்படு வித்துக் கதிர்ப்படு சோதியை ஒளிப்படு வித்தென்ணே உய்யக்கொண் டாளே. 1101

இம் - எனின், ஆட்கொண்ட திருவருள்திறம் வியந்துரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவத்தை வெளிப்படச் செய்து அதை லாம் பயணயும் உணர்த்தித் தெளிவு தந்து, சிந்தை யினுள்ளே களிப்பூட்டி, கிரணங்களோடு விளங்குகின்ற பரஞ்சோதிப் பெருமாண ஒளி மிகும்படி செய்து, அடிபேணே ஆட்கொண்டாள் என்றவாறு.

ஆகவே ஆன்மாக்களோ சிவமோ தாமாக<sub>ே</sub> ஒன்றும் செய்யகிற்றிலர். எல்லாம் அவள் தர வந்த ஆக்கம் இவ்வாக்கமெல்லாம் என்பது உணர்த்திய வாரும். (218)

கொண்டனள் கோலங் கோடி அநேகங்கள் கண்டனள் எண்ணெண் கலயின்கண் மாலேகள் விண்டனள் மேலே விரிகதிர் மூன்றையுந் தண்டலே மேல்நின்ற தையல்நல் லாளே 1.02 இம் - எனின், அீனத்தையும் படைத்தவள் அன்ணேயெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குளிர்ந்த உச்சிமேல்ஙின்ற தையலாகிய வயிரவி, பலகோடி வடிவங்களேத் தாங்கிஞள்; அறு பத்துநான்கு கலேகளேயும் படைத்தாள்; விண்ணில் விரிந்து விளங்குகிற சோமசூரியாக்கினி என்ற மூன்று ஒளிப்பொருள்களேயும் படைத்தாள் என்றவாறு.

தண் தஃமேல்ஙின்ற தையல் - மயிடன் தஃயின் மேனின்ற தையல்; மகிடாசுரமாத்தினி எனலுமாம். உச்சி யென்றது சகஸ்ராரத்தை.

மேலே விரி கதிர் முன்றையும் விண்டனள் என்ப தற்கு யோகநூற் சார்புபற்றி ஆருதார ஙிலேகளிலுள்ள சோம சூரிய அக்கினி மண்டலங்களேப் பேதித்து உச்சியை யடைந்தாள் எனலுமாம். (219)

தையல்நல் லாளேத் தலத்தின் தீலிவியை மையீஸ் நோக்கும் மஞென்மணி மங்கையைப் பையநின் றேத்திப் பணிமின் பணிந்தபின் வெய்ய பவமினி மேவகி லாவே. 1103

இம் - எனின், அம்மை யடிபணியின் பிறவி யில்ஃயெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தையனுயகியை. உலகநாயகியை. மயக்கற, அருட்பார்வை வழங்குகின்ற மனேன்மணி மங்கையை, மெதுவாக நின்று தோத்திரம் செய்து பணியுங்கள்: பணிந்தபின் கொடியபிறவி இனி உங்களேப் பொருந்தா என்றவாறு. (220) வேயன தோளி விரையுறு மென்மலர் ஏய குழலி இளம்பிறை ஏந்திழை தூய சடைமுடிச் சூலினி சுந்தரி ஏயென துள்ளத் திலிதிருந் தாளே.

1104

இம் - எனின், அன்ோ தம்மகத்து இருக்தமையை விய**க்து கூ**றுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: முங்கிஃயொத்த தோள்ககோயுடையாள், மணம்பொருந்திய மெல்லிய மலர்கள் நிறைந்த கூந்தஃ யுடையாள், இளம்பிறை சூடிய தூய சடை முடியை யுடைய சூலினி, சுந்தரி, பொருந்திய எனதுள்ளத்தை யிடமாகக்கொண்டு வீற்றிருந்தாள் என்றவாறு. (221)

இனியதென் மூலே இருக்குங் குமரி தனியொரு நாயகி தானே தலேவி தனிப்படு வித்தனள் சார்வு படுத்**ல** நனிப்படு வித்துள்ளம் நாடிநின் ருளே 1105

இதுவுமது.

இ - ள் : இனிய தெற்குமூஃயிலிருக்கும் குமி, தனித்த ஒப்பற்ற தஃவி, தானே தனக்குத் தஃவி யாவாள், அடியேனுடைய சார்வுகளேக் கெடுத்துத் தனியஞக்கினள், என் மனத்தைத் தம் அடிக்கண் கன்குக மிகப்படும் வண்ணம் செய்து அடியேணி விரும்பி நின்குள் என்றவாறு.

தென்மூஃயிருக்குங் குமரி, கன்னித்துறை மன்னி (1099) என்பன கன்னியாகுமரியில் இருப்பதைக் குறிக்கலாமோ என்று ஐயம் எழுதலும் கூடும்.

சார்வு - ஆன்மாக்களின் மலச்சார்பு. அவற்றை அழித்து, பதிச்சார்பு வின்னிப்பவள். சார்பற்கு லல்லது சார்புணர்க்து பற்குது மனம் ஆதலால் மலச்சார்பு கெடுத்து, திருவடிச்சார்பு வின்வித்தனள் என்றது. கனிப்படுவித்து - தைலதாரைபோல் தனதடிக்கண்ணே இடையருது தோய்க்து கிற்கச்செய்து, ஆன்மாக்கள் பன்றும் சுதக்திர ஈனர்களாதலின் தாமே அவர்கள் உள்ளத்தை நாடி கின்குள் என்க. (222)

நாடிய கண்மூன்று நடுவெழு ஞானத்துக் கூடி இருந்த குமரி குலக்கன்னி ஆடகச் சிறடிப் பைம்பொற் கிலம்பொலி ஊடக மேனி உறங்குகின் ருளே.

1106

இம் - எனின், பரநாத தியானம் செய்யும் ம**னத்தி**ல் \_\_\_றங்குவாள் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விரும்பிய முக்கண்ணுள் **நடுவெழு** கண்ணுகிய அங்கிக்கண்ணில் எழுகின்ற ஞானத்திற் கூடியிருந்த குமரியும் குலக்கன்னியும் ஆகிய அவளுடைய திருவடியி லணிந்துள்ள பொற்சிலம்பொலி கேட்கின்ற சிந்தையுள் தான் மேவி உறங்குகின்றுள் என்றவாறு.

நடு - அக்கினி. அக்கினி மலத்தைச் சுட்டெரித்து ஒளியைத்தருதல்போல, நடுவழு ஞானம் - அக்கினி பால் மலக்ஷயம் செய்து ஞானவிளக்கக் தருவது என அதனியல்பு தெரித்ததாம். குமரி - இவேயாள். ஆடகச் சீறடி - பொன்போன்ற சிறிய திருவடி. சிலம்பொலியூடு அகம் மேவி உறங்குகின்றுள் எனப் பிரித்துப் பொருள் கொள்க.

உறங்கு மளவின் மணேன்மணி வந்து கறங்கு வளேக்கைக் கழுத்தாரப் புல்லிப் பிறங்கொளித் தம்பலம் வாயில் உமிழ்ந்திட் டுறங்க**ல**ே யாவென் றுபாயஞ்செர் தாளே 1707

இம் - எனின், தேவி தமக்கு அருள்செய்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : யான் உறங்குமளவில் மனேன்மணி எழுந்தருளிவந்து ஒலிக்கின்ற வளயலே அணிந்த கையால் என் கழுத்தை நன்ருகத்தழுவி, விளங்குகின்ற ஒளியோடு கூடிய தம்பலத்தை என் வாயில் உமிழ்ந்திட்டு உறங்காதே ஐயா என்று உபாயம் அறிவித்தாள் என்றவாறு.

என்றது குண்டலினி சத்தி அநாகதம் முதவான இடங்களப் பொருந்தி. சங்கநாதம் கேட்கச்செய்து சிவாமுதம் ஊட்டித் தூங்காமற்றூங்கும் சமாதிநிலே அளித்தாள் என்பது. (224)

உபாயம் அளிக்கும் ஒருத்தியென் உள்ளத் தபாயம் அறக்கெடுத் தன்பு விளேத்துச் சுவாவை விளக்குஞ் சுழியகத் துள்ளே அவாவை அடக்கிவைத் தஞ்சலென் ருளே 1708

இம் - எனின், அம்மை தனக்குச் செய்த உபாயங் க**ள** யுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அடியேனுக்கு உபாயங்களே அளித் தருளும் பராசக்தி, என்னுள்ளத்து எழும் அபாயங்களே அ**ந்வே** கெடுத்து, இறைவனிடத்து என்றும் நீங்காத அன்பை விளவித்து, நாய்போல அஃப்பும் மனத்தை, ஆன்மாவை விளக்கிரிற்கும் சுழிமுஃரயில் ஆசையை அடக்கிவைத்து அடியேஃர அஞ்சலென்று அபயம் அளித்தாள் என்றவாறு.

உபாயம் - இறைவஃா அறிக்து அடைதற்குரிய சாதனம். உள்ளத்து அபாயம் - மனத்தின்கண் அபா யங்களாகிய காமாதிகள். அன்பு - இறைவனடிக்கன்பு. சுவா - காய். நாய் ஒருபயனுமின்றி அஃயுமாறுபோல, மனமும் அஃதெலின் உவமவாகுபெயராக மனத்தைச் சுவா என்றது.

சுழியகம் - சுழிமுண; அதாவது புருவாடு. அதுவே ஆன்மா எல்லாத் தத்துவங்களோடு இருந்து சாக்கிரத்தில் ஆட்சிசெய்யும் இடம். ஆதலான் மனத்தையும், அதன் கண்ணெழுகின்ற பற்றையும் அடக்கிவைத்து என்றது. சுழிமுண ஆன்மாவை விளக்கஞ்செய்தலீன் சுவாவை விளக்கும் சுழி என்றது.

அவா என்பது எஞ்ஞான்றும் யார்க்கும், தவாஅப் பிறப்பீனும் வித்து ஆதலின் அது அடங்கவே மனம் அடங்கும்; மனமடங்க அபாயம் இல்ஃ ; ஆதலின் அவற்றைமுறையே தன்ஏவல்வழி நடக்கச் செய்தனள் தாய் என்றது. (225)

அஞ்சொல் மொழியாள் அருந்தவப் பெண்பிள்ளே செஞ்சொல் மடமொழி சிருடைச் சேயிழை தஞ்சமென் றெண்ணித்தன் சேவடி போற்றுவார்க் கிஞ்சொல் அளிக்கும் இறைவியென் ருரே 1109 இ**ம் - எனின்**, தாயின் கருணேயை வியத்தவி நு**தலிற்று.** 

இ - ள்: அழகிய சொல்ஃயுடையவள்; அற்ப தவத்தால் எய்தத் தகும் பெண்பிள்ளே; செவ்வியசோற் களே மிழற்றும் மடமொழியாள்; சிறப்புடைய சிவந்த இழையினேயுடையாள்; அவளே நமக்கு அடைக்கலம் என்று சிவந்த திருவடியைத் தொழுவார்க்கு இன் சொல் உதவும் இறைவியாவாள் என்றவாறு.

இன்சொல் எதுகைகோக்கி இஞ்சொல்லாயிற்று. தஞ்சம் - பற்றுக்கோடு. (226)

ஆருயி ராயும் அருந்தவப் பெண்பின்னே காரியல் **கோதை**யள் காரணி நாரணி ஊகும் உயிரும் உலகும் ஒடுக்கிடுங் கோரியென் உள்ளங் குலாவிநின் முளே. 1110

இதுவுமது.

இ - ள்: அரிய உயிர்களால் ஆராயப்பேறும் அருந்தவப் பெண்பிள்கோ; மேகம் போலும் கரிய கோதை யாள்; அணத்திற்கும் காரணி, நாராயணி, உடல் உயிர் உலகு மூன்றையும் ஒடுக்கும் கோரசொரூபமானவள்; அவள் அடியேனுள்ளத்தில் விளங்கி நின்ருள் என்றவாறு.

ஆர் உயிர் ஆயும் அருந்தவப் பெண்பிள்கோ - சின புண்ணியச் சிறப்புடைய அரிய உயிர்களால் ஆராயப் படும் அருந்தவ முதல்வி. நம் அருகோப்பெறற்கு உரிய அரிய உயிர் யார் என்று ஆராய்கின்ற தவமுதல்னி எனலுமாம். காரணி-ஐந்தொழிலாற்றற்குக் காரணமாயிருப்பவள். நாரணி - நாராயணி. ஊர் - புரம்; சரீரம். சரீரத்தை ஊர், புரம் எனவழங்கல் சித்தர்மரபு. இதனேத் திருமந்திரத்துள் பலவிடத்தும் காணலாம்.

உடல் உயிர் உலகம் மூன்றையும் ஒடுக்குபவள் என்றது, உடலேயும் உலகத்தையும் காரணமாகிய மாயையினும், உயிரைத் தம்மிடத்தும் ஒடுங்க செய்பவள் என்பதை விளக்க. தோன்றிய ஙிலேயே ஒடுக்குதலே நியதி.

கோரம் - கொடுமை. கோரி - கோரத்தையுடை யவள். மறக்கருணேசெய்யும் திருமேனியுடையவன் என்பதாம். (227)

குலா**லி**ய கோலக் குமரியென் னுள்ளம் நிலாவி இருந்து நெடுநாள் அணேந்தும் உலாவி யிருந்துணர்ந் துச்சியி னுள்ளே கலாவி யிருந்த கலேத்தல் யாளே

1111

இம் - எனின், அம்மை மனத்திலும் உச்சியிலும் குலவுதலே உணர்த்திற்று,

இ - ள் : விளங்கிய அழகிய குமரி, அடியேன் உள்ளத்து விளங்கியிருந்தும், அடியேஞெடு நெடுநாள் அணந்தும், உச்சியில் உலாவி இருந்து, உணர்ந்து கலந்து விளங்குகின்ற சந்திரக‰யைத் தஃயிலே உடையவளாவள் என்றவாறு.

உச்சி - பிராரந்திரம், உச்சியினுள்ளே உலானி .யிருந்து உணர்ந்து கலாவியிருந்த க**லேத் தலேயாள்**  என்க. உணர்தல் - அறியப்படுதல். கலாவி - கலந்து. க&ல - பிறை. க&லத்த&லயாள் - க&லகளாகிற இடத்தில் விளங்குபவள் எனலுமாம். (228)

கஸ்த்தஸ் நெற்றியோர் கண்ணுடைக் கண்ணுள் முஸ்த்தஸ் மங்கை முயங்க இருக்குஞ் கிஸ்த்தஸ் யாய தெரிவிண் நோக்கி அஸ்த்தபூங் கொம்பினள் அங்கிருந் தூரே. 1112

இம் - எனின், இறைவி இறைவனுடன் கலந்தும், சுழிமுணயுள் விளங்குபவள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிறைச்சந்திரணச் சிரத்திலும், நெற்றி யில் ஓர் கண்ணயும் உடைய கண்போல்வாராகிய பரசிவத்தோடு, முலேயோடு கூடிய பெண்ணுகிய சத்தி கலந்து விளங்கும் மேருமலேக்கண்ணுகிய விளக்கத்தைக் கண்டு ஆடுகின்ற பூங்கொம்பை ஒத்த பராசத்தி அவ்விடத்து இருந்தருளினள் என்றவாறு.

க& - பிறை. க& த்த& - பிறைமுடி. நெற்றி யோர்கண் - அக்கினிக்கண். கண் என்றது உமாதேவி யார்க்குக் கண்போல்பவர் சிவமாதலின் உவமவாகு பெயராயிற்று.

சத்திக்கு, பரஞானம் அபரஞானம் இரண்டும் தனமாகலின் முஜுத்தஜுமங்கை என்றருளியது.

சிஸ் - வில். புருவம் - சிஸ்த்தஃயாய தெரிவு. புருவ நடுவில் தெரிவதாகிய சிவம். சிஸ் - மேரு; என்றது உட்ஃ. சிஸ்த்தஃ - மேருவின் உச்சியாகிற பிரமரந்திரம். அங்கே விளங்குவதாகிய சிவம் எனலுமாம். அலேத்த பூங்கொம்பு - ஆடுகின்ற பூங்கொடி. அங்கு - புருவநடுவில் அல்லது பிரமரந்திரத்தில். சிவத்தைக் கண்டுகொண்டு, பூங்கொடியாகிற சக்தி இருந்தாள் என்பது. அதாவது சிவகாமியாக இருந்தாள் என்பதாம். (229)

இருந்தனள் ஏந்திழை என்னுள்ள மேவிப் பொருந்திரு நால்விரல் புக்களை புல்கித் திருந்திய தானுவிற் சேர்ந்துடன் ஒன்றி அருந்தவ மெய்தினள் ஆதியி ஞளே 1113

இதுவுமது.

இ - ள் : ஏந்திய இழையிணயுடையாளாகிய சிவ சத்தி அடியேனுடைய உள்ளத்தை மேவியிருந்தாள்; ஆதியாகிய அவள் பொருந்திய எண்விரல் ஆழ்ந்து அக்னிமண்டலத்துப்பொருந்தி, திருந்திய சிவத்தோடு ஒன்றித் தவகிஸ்யடைந்தாள் என்றவாறு.

இதயத் தானத்தில் எழுந்தருளியுள்ளதேவி, மேலும் எண்விரல் உயர்ந்து கண்டத்தானத்துப் புக்கு, அங்கு உள்ள சோதிவடிவாய சிவத்தோடு கலந்து விளங்குபவள் ஏன அநுபவம் அறிவித்தவாறு. (230)

ஆதி யஞ்தி யகாரண காரணி சோதிய சோதி சுகபர சுந்தரி மாது சமாதி மஞேன்மணி மங்கலி ஓதியென் னுள்ளத் துடனியைந் தாளே. 1

இதுவுமது.

இ - ள் : தான் அணத்திற்கும் ஆதியாயும், தனக்கு ஓர் ஆதியில்லாதவளாயும், தான் எல்லாவற்றிற்கும் காரணமாயும், தனக்கு ஓர் காரணமில்லாதவளாயும்; ஒளியாயும், பேரொளியாய் விளங்குவதால் காண்பவர் கண் கூசுவதால் ஒளியற்ற இருள்போன்றவளாயும், சுகம் நிறைந்த மேலான சுந்தரியாயும், காதலே விளேவிக்கும் மாதாயும், மனேன்மணியாயும், நித்திய மங்கலேயாயும், அடியேற்கு அறிவித்துச் சமாதியாய் என்மனத்து ஒன்றியிருந்தாள் என்றவாறு.

என் உள்ளத்து சமாதி உடனியைக்தாள் என இயைக்க. (231)

இயைந்தனள் ஏந்திழை என்னுள்ள மேவி நயந்த**ள**ள் அங்கே நமசிவ என்னும் அயன்த**ேன யோரும் பதமது பற்று**ம் பெயர்ந்த<mark>னள் மற்</mark>றும் பிதற்றறுத் தாளே 1115

இம் - எனின், அம்மை பிறவியறுத்தாட்கொண்டு அருள்செய்வள் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அருளம்மை அடியேனது மனத்துப் பதிக்தனள். விரும்பி அதணயே இடமாகக்கொண்டு எழுக்தருளினுள்; க ம சி வ என்னும்; அயஃன ஆராயும் பதவியைப்பற்றும் கிலேயைப்பெயர்த்தனள்; வேறுள்வ பிதற்றஃயும் நீக்கினுள் என்றவாறு.

சத்திஙிபாதம் வந்தவுடன் ஆன்மாவாகிய என்கோ மறந்தேன். அவள் அருள்வழிஙின்று 'ந ம சி வ' என்று உபதேசித்தாள். ஆதலால் அடியேனும் அங்ஙனமே ந ம சி வ என ஙின்று பிறவியறுத்தேன்; அவளருளாட்சியில் அடங்கியிருந்தமையால் இவர் தேவர் அவர் தேவர் என்னும் பிதற்றஃயும், இது இன்பம் அது இன்பம் என்னும் பிதற்றஃயும் அவள் நீக்கிஞள். நான் நீங்கி யுறுதியுடையன் ஆயினேன் என்பது கருத்து (232)

பிதற்றிக் கழிந்தனர் பேதை மனிதர் முயற்றியின் முத்தி அருளும் முதல்வி கயற்றிகழ் முக்கண்ணுங் கம்பலேச் செவ்வாய் முகத்தருள் நோக்கமும் முன்னுள்ள தாமே 1116

இம் - எனின், தேவி தெரிசனம் தந்தும் மக்களறி யாரே என இரங்கல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முயற்சியினுல் வீடுபேறு அளிக்கும் முழு முதல் தஃவியின் கயல்மீ ஊப்போல விளங்குகின்ற மூன்றுகண்களும், ஓங்கார வொலிக்கும் ஒலிவழங்கும் சிவந்த வாயும், திருமுகத்தில் கருஊவழிகின்ற பார்வை யும் நமக்கு முன்னே உள்ளதாம் ; அங்ஙனமிருக்கவும், அறிவற்ற மக்கள் வாயில்வந்தபடி பிதற்றிக் கழிகின் றனரே. இ∴தென்னே பேதைமை என்றவாறு.

முயற்றி - முயற்சி. கம்பஃ - ஒலி; ஈண்டுப் பர நாக ஒலி, இவையாவும் நம்முன்னே நல்லருள் வழங்க இருக்கவும் பேதைமக்கள் பிதற்றுகின்றனரே என் இரங்கியவாரும். (233)

உள்ளத் திதயத்து நெஞ்சத் தொருமுன்றுள் பிள்ளேத் தடமுளே பேசப் பிறந்தது வள்ளற் றிருவிணே வயிற்றினுள் மாமாயைக் கள்ள, ஒளியின் கருத்தாகும் கன்னியே. 1117 இம் - எனின், கன்னியின் பிறப்பிடமும் உறை விடமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள் : கன்னி, மனம் புத்தி சித்தம் ஆகிய மூன் றிடத்துள், பிள்குத்தடமாகிய சுழிமுண்யுள் பேசப் பிறந்ததாம். வள்ளலாகிய பரசிவத்தின் திருவுள்ளத்து, சுத்த மாயையின் கள்ள ஒளியால் ஞானவடிவாகத் தோன்றுவதாம் என்றவாறு.

உள்ளம் - மனம். இது தைசதாங்காரத்தினின்று தோன்றுவதாய், வாயின் மாத்திரையான கிருவிகற்பமா யறிந்த விடயப் பொருளில் சங்கற்ப விகற்பம் கிகழ் தற்குக் கருவியாய் கிற்பது.

புத்தி, சாத்துவிதம் மிகுந்த ஏணய குணங்கள் குறைந்த அவதரம். சித்தம் முக்குணங்களும், தம்முள் சம்பாய் நின்ற அவதரம். இந்த முன்று அவதர பேத மாகிய மனத்துடன் ஆன்மா புருவமத்தியில் நிறகும் சாக்கிரத்தில் தியானம் சித்திக்கும். அங்கே மூலமாகிய உடனடுவிலிருந்து மேஞேக்கிச்சென்ற சத்தி வெளிப் படுவள். ஆதலின் பிள்ணத்தடமுளே பேசப்பிறந்தது என்றருளிஞர். தடம் - குளம். பிள்ணத்தடம் - சிறு குளம். குளம் நெற்றிக்கும் பெயருண்மை ஓர்க. பேசு தல் - தியானித்தல்.

மாமாயை - சுத்தமாயை, மாமாயை கள்ள ஒளி யின் - மாயை மறைக்கும் என்பது பொதுவிலக்கண மாயினும், அது விளக்கும் என்பது உடைமையின் கள்ள ஒளி எனப்பட்டது. ஆகவே மாமாயையின் விளக்கும் ஆற்றலால். கருத்தாகும் - அறிவுருவாகும், கன்னி-பராசத்தி, சிவகர்ப்பத்தில் மாயையின் விளக்கும் ஆற்றலால் சக்தி ஞானமே சொரூபமாகத் தோன்றுவள் என்பதாம். (234)

கன்னியுங் கன்னி அழிந்திலள் காதலி துன்னியங் கைவரைப் பெற்றனள் தூய்மொழி பன்னிய நன்னூற் பகைவரும் அங்குள என்னேஇம் மாயை இருளது தூனே. 1118

இம் - எனின், சத்தியின் ஆற்றலே விய**ந்தமை** நுதலிற்று.

இ - ள் : சத்தி கன்னியாயும் கன்னித்தன்மை அழியாதவளாய், காதலியாய்ச் சிவத்தை பொருந்தி ஐவர் மக்களேப் பெற்றனள். தூயமொழியிணயுடைய ளாகிய அவள் அருளிச்செய்த வேத விதிகட்குப் பகை வராகிய அசுரர்களும் அங்குளர் ; இம்மாயை இருளாயும் கிற்கின்றது. என்னே வியப்பு என்றவாறு.

கன்னி - அழியாதவள்: அகில சராசரங்களே எல்லாம் என்றும் 'பான்மொழிக் கன்னியாகும் பவன் பிரமசாரி யாகும் 'ஆதலால் கன்னி என்றது. ஐவர் - பிரமன், விஷ்ணு, ருத்திரன், மயேச்சுரன், சதாசிவம் என்ற ஐவரை. சத்தி சிவத்தின் சத்தியாயிருந்து நாதத்தையும், நாதத்தினிடம் விந்துசத்தியாய் நின்று சதாசிவம் முதலியவாய்த் தோன்றுதலின் இவ்வண்ணம் கூறியது. தூய் மோழி பன்னிய நன்னூல் என அடையாக்கி, சுத்த மாயா காரியமாகிய நாதத்தினின்று தோற்றுவிக்கப் பட்டவேதம் எனலுமாம். நன்னூல் என்றது ஆகு பெயராக அதனுல் கூறப்பெற்ற விதிகளே உணர்த்தும்.

பகைவரும் என்றது வேத விரோதிகளான அசுரரை. பகவர் எனப் பாடமோதி, வேதநூலில் வல்ல முனிவர் என்று உரைப்பாரும் உளர்.

இம்மாயை - அம்பிகையாற்றும் இம்மாயை; இரு ளதுதானே - ஆணவ இருளகற்ற உதவப்பெற்ற மாயை யாகிய ஒளி, பரிபாகமற்ற அசுரர்க்கு மயக்கமும் செய் தலின் இருளாயினமை உணர்த்தியது. (235)

இருளது சத்தி வெளியதெம் அண்ணல் பொருளது புண்ணியர் போகத்துள் இன்பம் தெருளது சிந்தையைத் தெய்வமென் றெண்ணி அருளது செய்யும்எம் ஆதிப் பிரானே.

இம் - எனின், சிவமும் சத்தியும் இருளும் ஒளியும் போல்வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இருள் சத்தி, ஒளி சிவம் : புண்ணியாக் குப் பொருளாவது சிவத்தோடு கலந்திருப்பதாகிய சிவபோகத்துள் விஃாவது இன்பம். இங்ஙனமாகத் தெய்வம் என்றெண்ணித் தெளிந்த சிந்தையை எம் ஆதிப்பிராஞகிய சிவம் இடமாகக்கொண்டு அருள் செய்யும் என்றவாறு.

ஜடசக்தியாய மாயையைத் தொழிற்படுத்தும் அம்மைநிறம் இருளாதலின் 'இருளது சத்தி ' என்றது. புண்ணியா் பொருளது போகத்துள் இன்பம் எனக் கூட்டி, சிவபுண்ணியமுடையாா்க்குப் பொருளாவது சிவபோகத்துள் விஃாயும் இன்பமே எனப் பொருள் கொள்க. தெளிந்த மனமே சிவனுக்கு இருப்பிடமாதலின் தெருளது சிந்தையைத் தெய்வம் என்றெண்ணி என்றது. தெய்வம் தெருளது சிந்தையை (இடம் ) என்று எண்ணி ஆதிப்பிரான் அருள்செய்யும் எனக்கூட்டுக. (236)

ஆதி அளுநியும் ஆய பராசத்தி பாதி பராபரை மேலுறை பைந்தொடி மாது சமாதி மனேன்மணி மங்கலி ஓதுமென் னுள்ளத் துடன்முகிழ்த் தாளே. 1120

இம் - எனின், முன் 1114-ம் மந்திரம்போலச் சிவத்துடன் அபின்னமாய் விளங்கும் தன்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆதியாயும், அநாதியாயும், வீற்றிருக் கின்ற பராசத்தி, சிவத்தின் பாதித் திருமேனியைக் கொண்ட பராபரை, எல்லாத் தெய்வங்களுக்கும் மேலாக உறைகின்ற பை ந் தொடி மாது, அணேத்தையும் தன்னிடத்து நிலேக்கச் செய்பவள்: மனேன்மணி, நித்திய மங்கலி, தன்னேச் செபிக்கின்ற உள்ளத்து உடனே தேமன்றியவள் என்றவாறு.

மேல் உறை பைக்தொடி - எல்லாவற்றிற்கும் மேலாக உறைகின்ற பசிய தொடியிண உடையாள். அன்றி உச்சித் தானமாகிய மதிமண்டலத்து உறைகின்ற வள் எனினுமாம். துவாதசாக்தத் தானம் எனினுமாம்.

சமாதி : பொறிபுலன்க‰ாத் தன்னகத்து அடக்கி யிருத்தல். அதுபோல எல்லாவற்றையும் தனதருள் வியாபகத்தடக்கியிருப்பவள் என்பதாம். ஓதும் - மான சீகமாக ஓதும். உள்ளத்து - உயிரினிடமாக. (237)

ஓதிய **ெய்ன்ணெ**ண் கலேயின் உயர்கலே ஆதியில் வேதமே யாமென் றறிகிலர் சாதியும் பேதமும் தத்துவ மாய்நிற்பள் ஆதியென் ருேதினள் ஆவின் கிழத்தியே. 1121

இம் - எனின், கஃலயுட்சிறந்தது வேதம் ; சாதி முதலிய எல்லாம் ஆதிசத்தியே எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: செயல்லப் பெற்ற அறுபத்துநான்கு கஃல களுக்குள் உயர்க் முதன்மையான வேதமேயாம் என்றறிகிலர் உலகவர். பசுக்கள் எல்லாவற்றிற்கும் தஃவவ்யாகிய சத்தி, சாதியும் அவற்ருல் விஃாயும் பேத மும் தத்துவங்களுமாய் ஆதியே நிற்பள் என்று உபதேசித்தாள் என்றவாறு.

வேதமே தனக்கு முதன்மையின்றித் தானே முதலான கலே. பசுபதியின் சத்தியாகிய தேவி வேதத்திற் சொல்லப்படுகின்ற சாதி பேதங்களும் தத்துவங்களும் அணேத்தும் அவளே முதல்வி என்று தபதேசித்தாள் என்பது கருத்து. (238)

ஆவின் கிழத்திநல் லாவடு தண்டுறை நாவின் கிழத்தி நலம்புகழ்ந் தேத்திடும் தேவின் கிழத்தி திருவாஞ் சிவமங்கை மேவுங் கிழத்தி வினேகடிந் தாளே:

இம் - எனின் , விணேகடிந்து ஆண்டு அருளியமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

1122

இ - ள் : திருவாவடுதுறைக்கண் உள்ள ஆவின் கிழத்தி, நாவின்கிழத்தி, இவள் அழகைப் புகழ்ந்து துதிக்கும் தேவாகிய சிவத்தின் தலேவி, ஞான சொரூப மாகிய சிவமங்கை, அணவராலும் வீரும்பி வழிபடப் பெறும் கிழத்தி, அடியேனுடைய வினேகளே நீக்கினள் என்றவாறு.

நல்லாவடுதண்துறை ஆவின் கிழத்தி, நல்லாவடு தண்துறை நாவின் கிழத்தியென இடைநிலத் தீபகமாகப் பொருள்கொள்க. திரு - ஞானத்திரு. 'போகமும் திருவும் புணர்ப்பாண ' என்புழியும் இப்பொருளாதல் காண்க.

விண கடிந்தாள் - இருவிணகள் ஆன்மாக்க**ோச்** சாரமே தடுத்து ஆட்கொண்டவள். (239)

ஸிணேகடிந் தாருள்ளத் தள்ளொளி மேவித் தணேயடைந் தோர்க்கெல்லாந் தத்துவ மாய்நிற்பள் எணேயடி மைகொண்ட ஏந்நினழ ஈசன் கணவணேக் காண அணுஇயு மாமே: 1123

இம் - எனின், தேவியின் அநாதி நித்**தியத்துவம்** உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விணப்பயணக் கடிந்தார் உள்ளத்து தீள்ளொளியாக எழுந்தருளியிருந்து தன்ணச் சரணுக வந்தடைந்த ஆன்மாக்களுக்கெல்லாம் உண்மைப் பொருளாக நிற்பள். அடியேண வழிவழியாக அடிமை கொண்ட ஏந்திழை, ஈசனும் அவளுக்குக் கணவனுமாகிய சிவத்தைக்காண அநாதியாவள் என்றவாறு. நாதசிவத்திற்குச் சத்தி தாயாதலின் சிவத்தை நோக்க அவள் அநாதியாவாள் என்றது. '' மஃஎவி தாய் தங்கை மகளான நிஃகளில் '' தாயானநிஃ, அன்றியும் அவரோடொப்ப இவளும் அநாதியாவாள் எனலுமாம். தத்துவம் - உண்மைப் பொருள். (240)

ஆதி அஞித அகாரண காரணி வேதம தாய்ந்தனள் வேதியர்க் காய்நின்ற சோதி தனிச்சுடர் சொருப மாய்நிற்கும் பாதி பராபரை பன்னிரண் டாதியே. I 124

இதுவுமது.

இ - ள் : ஆதி, அநாதி அகாரண காரணியாய் நின்ற சிவசத்தி, வேதியர்க்காக அமைந்த வேதங்களே ஆய்ந்தவளாய், ஒப்பற்ற சோதியாய் பரஞ்சுடராகிய சிவத்திற்கு உருவமாய் நிற்பள். பாதி மேனியளாவள், பன்னிரு கலேகளேயுடைய ஆதிபரம்பொருளின் சத்தி யாகிய பராபரையாவள் என்றவாறு.

'ஆதி…காரணி' என்பன முன் 1114-ம் மந்திரம் முதலடியை ஒத்திருத்தல் உன்னுக.

சொருபமாய் நிற்கும் பன்னிரண்டாதியின் பாதி பராபரை எனக்கூட்டுக. பன்னிரண்டு - சிவக‰கள் பன்னிரண்டுமாம். (241)

## 7. பூரணசத்தி

ஒலியுலகும், பொருளுலகும், ஒளியுலகுமாய எங் கும் விளங்குகின்ற இயங்குவன நிற்பனவாகிய எல்லாப் பொருளிடத்தும் பராசத்தி கலந்து நிறைந்திருத்தவே உணர்த்துதலின் இவ்வதிகாரம் பூரணசத்தி எனப்பட்டது. சத்தியின் பூரணம் - பூரண சத்தி. சத்தியின் பூரணத்தை முப்பது மந்திரங்களால் உணர்த்துவான் தொடங்கி முதற் கண் அவளது எங்கும் நிறைந்த தன்மையை உணர்த்து கின்ருர்.

அளந்தேன் அகலிடத் தந்தமும் ஈறும் அளந்தேன் அகலிடத் தாதிப் பிரானே அளந்தேன் அகலிடத் தாணு பெண்ணும் அளந்தேன் அவளருள் ஆய்ந்துணர்ந் தேனே. 1.125

இ - ள் : உலகத் தோற்ற ஒ ் க்கங்களே ஆய்க் தேன் உலகத்திற்கு ஆதி முதல்வளுகிய சிவபரம் பொருளே ஆய்க்தேன். உலகத்துள்ள ஆண்பெண் வடிவாகிய உயிர்ப்பொருள்களே ஆய்க்தேன். எல்லாம் அவனருள் சின்று ஆராய்க்து உணர்க்தேன் என்றவாறு.

அணேத்தையும் ஆய்ந்ததன் முடிவு எல்லாம் ச**த்தி** யின் அருளென்று உணர்ந்ததே என்பதாம். (242)

உணர்ந்திலர் ஈசணே ஊழிசெய் சத்தி புணர்ந்தது பூரணம் புண்ணியர் தங்கள் கணங்களேத் தன்னருள் செய்கின்ற கன்னி கொணர்ந்த வழிகொண்டு கும்பக மாமே. 1226

இம் - எனின், பூரணத்துவத்தையும். கும்பகஞ் செய்யும் முறையையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இதணே உலகவர் உணர்ந்திலர்; சர்வ சங்காரம் செய்யும் பராசத்தியானவள் பரசிவத்தோடு

- ::: . .

, φ i

கூடியிருப்பதே பூரணம். பரிபாக வீசேடமுள்ள புண்ணி யர்களேத் தனது அருள்வடிவாக்குகின்ற கன்னியை, கொண்டுவந்த வழியே கொணர்ந்து கும்பிக்க அவள் கும்பகமாவள் என்றவாறு,

உணர்ந்திலர் என்பதற்கு உலகவர் என ஒரு எழுவாய் வருவித்து முடிக்க. ஊழிசெய் சக்தியென்றது அவளுக்கு நித்தியத்துவம் விளக்கியது. சிவம் தனித்து இருக்கின் பாதியேயாம்; பரையோடு கூடின் பூரணமாகும் புண்ணியர் தங்கள் கணங்கள் - புண்ணியர் கூட்டங்கள். தன் அருள் செய்தல் - தன் அருட்கண் தங்கச்செய்தல். அருளாகிற வியாபகத்துள் வியாப்பியமாக அடங்கி அருள் அநுபவத்திலேயே தினேக்கச்செய்தல்.

தொண்டுணர்ந்த வழி கொண்டு-கொணர்ந்த வழியே தாமும் கொண்டு. வழியாவன, மூலாதாரம் முதல் ஆஞ்ஞை, துவாத்சாந்தம் வரையுள்ள ஆதாரங்கள். கும்பகமாதலாவது ஓட்டற்று கிலேத்தல். (243)

கும்பக் களிறைந்துங் கோலொடு பாகனும் வம்பில் திகழும் மணிமுடி ய**ண்**ணலும் இன்பக் க**ல்லி** இனிதுறை தையலும் அன்பிற் கலலியு னாயொழிந் தாரே.

1127

இம் - எனின், ஆன்மாவும் சிவமும் சத்தியும் கலக்து வேறுபாடற்றனர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இுள்: மத்தகத்தையுடைய ஆண் யாணேகள் இந்தும், அவற்றை இயக்குகின்ற அங்குசக் கோலோடு கூழ்ய பாகனுகிய ஆன்மாவும், மணத்துடன் விளங்கும் அழகிய கிரீடத்தைத் தாங்கிய அண்ணலாகிய சிவமும், அச்சிவத்தோடு இன்பப் புணர்ச்சியுள் இனிதாகத் தங்கு கின்ற தையலாகிய சத்தியும், அன்பிஞல் கலவியுட்பட்டு வேறுபாடொழிந்தனர் என்றவாறு.

என்றது சிவமும் சத்தியும் ஆன்மாவும், பொருளும் பொருள் தன்மையும் நுகா்பவனுமாகிய வேறுபாட**்ற்று** எல்லாம் ஒன்ருய் பரிபூரணத் தன்மை எய்தினர் என்ப தாம். களிறு ஐந்து - பஞ்சேந்திரியங்கள். கோல்-மனம். பாகன் - ஆன்மா; உருவகம்.

இன்பக் கலளியில் இட்டேழு கின்றதோர் 🦠 🔆 அன்பிற் புகவல்ல ஞம்எங்கள் அப்பனும் துன்பக் குழர்பில் தூயருறும் பாசத்துள் என்பிற் பராசத்தி ஏன்னம்மை தானே

இம் - எனின், சிவசக்திகள் காக்கும் கால வேறுபாடு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : துன்பமயமான கருப்பாசய உதிரக்சேற் சேற்றுள் கிடந்து வருந்துகின்ற உடப்பின் வீணுதண்ட ம்ர்கிய பின் எலும்பில் பராரத்தியாகிய என்னம்கைம் இருந்து காக்கின்றுள். ஆன்மாவாகிய நானும் அவனு மாய் ஏகபோகமாய் இன்பப் புணர்ச்சியில் ஈடுபட்டு எழுகின்ற அன்புக்காலத்தில் உள்ளத்துப் புகவல்லனும் ளங்கள் அப்பன் என்றவாறு.

அம்மை துன்பக்காலத்துக் காப்பள்; அப்பன் இன் பக்காலத்து எழும் அன்பு வாயிலாகக் காப்பன் என்பதாம். என்பின் - சுழிமுஃளநாடி செல்லுகின்ற என்பாகிய முதுகு எலும்பு; இதணே விணுதண்டம் என்பது யோகநூல் மர்பு. (245)

என்னம்மை என்னப்பன் என்னுஞ் செருக்கற்று உள்னம்மை ஊழித் தலேவனும் அங்குளன் மன்னம்மை யாகி மருவி யுரைசெய்யும் பின்னம்மை யாய்நின்ற பேர்நந்தி தானே. 1129

இம் - எனின், உண்மைத் தாய் தந்தையாகள் சிவ ச**த்திகளே எனல்** நுதலிற்று.

இ - ள் : என்னம்மை என்னப்பன் என்று எடுத்த உடலுக்குரியாரை வழங்குவதால் வினயும் செருக்கு நீங்கி அம்மையும் பேரூழித் தலேவனுகிய பெருமானும் அங்கு உள்ளான் என உன்னுக. அம்மையோடு பிணேந்து நிற்கின்ற பெரிய பெருமானே நமக்கெல்லாம் நிலேபேறு உடைய மறுமை யின்பஞ் சித்திக்கும் வண்ணம் நம்மொடு கலந்து உபதேசிக்கும் என்றவாறு.

உடலின் தந்தை தாயாரைக் கொண்டு அடையும் செருக்கை அகற்றி, அம்மையோடு கூடிய ஊழி முதல் வண உன்னுக. அம்மையோடு அபின்னமாய் கின்ற பெரிய பெருமானே மறுமையின்பம் கிலேக்க அருளுப தேசம் அருள்வன் என்பது கருத்து.

என்னம்மை என்னப்பன் என்பன புறப்பற்றுக் காரணமாக வினயும் செருக்கு. அம்மையும் ஊழித் தஃவனும் அங்குளன் உன் எனப் பிரித்துக் கூட்டுக. செருக்குற்ற காலத்துச் சேய்மைக் கண்ணராக இருத்த கின் அங்குளன் என்று பிரித்துச் சுட்டப்பெற்றது. அம்மையோடு கூடி ஊழித் தஃவன் உளன் என விஃவ முடிபறிந்து முடிக்க. உன் - முன்னிலே ஒருமை விணு முற்று.

பின் அம்மையாய் ஙின்ற போ நக்தி - அபின்னமாய்ப் பின்னிக்கிடக்கின்ற அம்மையே வடிவாய்ஙின்ற பெருமான் இறைவியும் இறைவனும் உடலாயும் உயிராயும் ஒன்றி இருப்பவர்கள் ஆதலின் இங்ஙனம் கூறியது.

மன் அம்மையாகி - ஙிஃபெற்ற அம்மையின்பம் ஆக. அம்மையின்பம் - மருமையின்பம். ஆகி - ஆக எனத் திரிக்கப்பெற்றது. மருவி ஆன்மாவொடு கலந்து. உறைசெய்யும் உபதேசிக்கும். (246)

தார்மேல் உறைகின்ற தண்மலர் நான்முகன் பார்மேல் இருப்ப தொறுநூறு தானுள பூமேல் உறைகின்ற போதகம் வந்தனள் நாமேல் உறைகின்ற நாயகி ஆணேயே. 1130

இம் - எனின், அன்ஃோயின் உதவியை அறிந்து பயன்கொள்க என்று அறிவுறுத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தண்டின்மேல் தங்கிய தண்ணிய மலராகிய தாமரையில் வீற்றிருக்கிறவஞ்கிய பிரமன் படைப்பாகிய பூமியின்மேல் நீங்கள் வாழ்வது ஒரு நூற்ருண்டுகள்தாம் உள்ளன. வாக்சுவரியின் ஆணேயால் வெண்டாமரையில் விளங்கும் கலேவாணி எழுந்தருளினள், அறிந்து பயன் கொள்க என்றவாறு.

கீங்கள் வாழும் நாள் நூற்ருண்டுகள்; அதற்குள், வாகீஸ்வரி ஆணேயால் வந்த க‰த்தேவியைப் பணிந்து பயன் கொள்ளுங்கள் என்பதாம். நான்முகன் பார் என்றதும் தோன்றின யாவும் அழியுக் தன்மையன ஆ த லி ன் நான்முகன் படைப்பாகிய பூமியிருப்பதே நிலேயன்று; ஆகவே அவ்வுலகில் உங்கள் வாழ்வும் அப்படியே என்பர் 'நான்முகன் பார்மேல் இருப்பது ஒருநூறு' என்றது.

நாமேல் உறைகின்ற நாயகி - வாகீஸ்வரி, அவள் ஆணயாலே கஃம்கள் கஃத் தெய்வமாகிய ஆன்மாக் களுக்கு அறிவை ஊட்டுகின்றுள் என்பது உணர்த்திய வாறு. போதகம் - ஞானம்; ஈண்டு ஞானவொளியை உணர்த்தியது. வந்தனள் என்றது குறிப்பெச்சம் அறிந்து பயன் கொள்க என்பது எஞ்சிகின்றது. படிக்கும் மாணவகணப் பார்த்து ஆசிரியர் வந்தாரெனின் பயன் கொள்க என்பது எஞ்சி கின்றதுபோல. (247)

ஆணேய மாய்வருந் தாது ளிருந்தவர் மாணேய மாய மனத்தை ஒருக்கிப்பின் பாணேய மாய பரத்தை அறிந்தபின் தாணேய மாய தனுதனன் தானே.

1131

இம் - எனின், மனம் ஒருங்கித் தியானிப்பார் திரு வருளுக்கிடமாவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மனம் உண்மையாக வருந்தாது இருந்த வர்கள் மிகச் செருக்கும் ஐயமுங் கொண்ட மனத்தை ஒருமுகப்படுத்தி, பிறகு நாத வடிவாகிய, நுணுகிய ஒருமுகப்படுளே அறிந்தபின் திருவடியிடத்தும் பற்றுக் சிவபரம்பெருளே தனக்கு ஆதனமாம் என்றவாறு. கொண்ட தானே தனக்கு ஆதனமாம் என்றவாறு. ஆண்யம் - உண்மை, உள் ஆணயமாய் வருந் தாது இருந்தவர்கள் எனக்கூட்டி மனம் உண்மையாய் வருந்தாமல் இருந்த மெய்யடியார்கள் எனப் பொருள் கொள்க.

உள் - மனம். ஆணோய்மாதலாவது நாடகத்தால் உன்னடியார்போல நடிக்காமல் உண்மையாக என்றவாறு. வருந்தாமையாவது, வருத்தம் வினவது அகப்பற்று புறப்பற்றுக்களால்; அவை அறவே, வருந்த வேண்டாமை யிற் கூறியது. இருந்தவர் - சலனமின்றிச் சித்திர தீபம்போல இருந்த மெய்யடியார்கள்.

மாண் ஐ மாய மனத்தை - மாட்சியோடு சக்தேக மும் பொருக்திய மனத்தை. மாட்சிமை - செருக்கு -ஐயம் - இதுவோ அதுவோ என உறுதி பிறவாது தடுமாறுதல், இவ்விரண்டும் மனத்தின் தன்மை. ஆத லால் மனம் இங்ஙனம் அலேயாது ஒருக்கி.

பாண் கையமாய பரத்தை; பாண் - இசை; என் றது: பரகாதத்தை. கையமாய - நுணுகிய. கைதல் -உள்ளதன் நுணுக்கம். ஆகவே காதவடிவானதும், நுணுகியதுமான பரசிவத்தை என்க. அறிக்தபின் -அவணேயன்றித் தலேவனில்லே என்றும், யோக்கியவஸ்து என்றும் அறிக்தபின்.

தான் தாள் நயமானதன் ஆதனம் - ஆன்மா வாகிய தான் அப்பரம்பொருளின் திருவடிக்கு இதமூட்டக் கூடிய தனக்கு உரிமையான இருக்கையாம் என்பது அதாவது அங்ஙனம் அறிபவனே இறைவன் அநவரதம் எழுந்தருளியிருக்கக்கூடிய இருக்கையாக விளங்குவன் என்பதாம். இம்மந்திரத்திற்கு ஹேரைகூறிப் பாடந்திரித்த இடர்ப்படுவாரும் உளர். (248)

தானே எழுந்தஇத் தத்துவ நாயகி வாஞூர் எழுந்து மதியை விளக்கினள் தேஞூர் எழுகின்ற தீபத் தொளியுடன் மானே நடமுடை மன்றறி யீரே.

1132

இம் - எனின், சத்தி நாண்டலம் புப்யுமிடத்தை அறிக எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கருணே மிகுதியால் தானே தோன்றிய தத்துவ நாயகியாகிய சத்தி துவாதசாந்தப் பெரு வெளியை நேரேநோக்கி மேலெழுந்து மதிமண்டில் மாகிய சகஸ்ராரத்தை விளக்கினள். தேன் ஒழுங்கு போல நேராக எழுந்து பிரகாசிக்கின்ற தீப ஒளியுடன் பராசத்தி நடனம் செய்யும் மன்றமாகிய புருவநடுவை அறியுங்கள் என்றவாறு.

வான் - ஆகாயம். ஆகாய மண்டலமாகிய பிசம ரந்திரமும் அதற்குமேல் பன்னிரண்டு அங்குலமும். குண்டலினி மூலத்தினின்று நடுநாடியின் வழியாச மேலெழுந்து மதிமண்டலம் வரையில் செல்லுதலேக் கூறியதாம்.

தேன் நேர் - தேெஞழக்குக்கு ஒப்பாக அசையாமல தீப ஒளி அங்ஙனம் எழுவது என்க. புருவ மத்தியாகிய கனகமன்றுள் தீப ஒளிபோலச் சிவம் நடனம் புரிகிறது. அங்கே சத்தியும் நடனமிடுவள் அதஃவ வீளக்குவது 'மான் நடமுடை மன்று ' என்பது. (249) அறிவான மாயையும் ஐம்புலக் கூட்டத் தறிவான மங்கை அருளது சேரிற் பிறியா அறிவறி வாருள்ளம் பேனும் நெறியாய சித்த நிணேந்திருந் தாளே.

1133

இம் - எனின், பொறி புலன்களேப் பொரு**ந்தாது** திருவருணேச்சாரின் ரிஸேத்திருக்கலாம் என்பது உ**ணர்**த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஞானேந்திரியங்களும், ஐம்புலன்களும் ஆகிய இவற்றை அறியும் சத்தி, திருவருணச் சாரின், நீங்காத அறிவிண அறிவார் உள்ளத்துப் பேணப்படும் நெறியிணயுடைய சித்தத்தில் அருள் வழங்க நிணேத்து இருந்தாள் என்றவாறு.

அறிவான மாயை - ஞானேந்திரியங்கள் ஐந்தும் இந்திரியங்கள் மாயேயங்கள் ஆதலின் காரியத்தைக் காரணமாகக் கூறியது.

ஐம்புலக் கூட்டம் - ஐந்து புலன்களின் தொகுதி. புலன் விஷயங்கள்; அவை சுவை ஒளி ஊறு ஓசை நாற்றம் என்பன.

அறிவான மங்கை-அவற்றைச் சார்க்து அவற்றையே அறியும் அறிவான ஆன்மா. ஆன்மாவை மங்கை என்றது ஓர் வழக்கு. 'கையில் காசு இருக்தால்தானே அம்மா மஞ்சள் குளிக்கலாம்' என்ற பழ மொழியைப் பேரல உருவகித்தது. அருளது சேரின் - மங்கையாய ஆன்மா பாசத்தொடர்பை விட்டுத் திருவருஃாச் சாரின். பிறியா அறிவு அறிவார் - தைவதாரைபோல இடை யருப் பேரன்போடும் அறிவோடும் தியானிப்பார். உள்ளம் பேணும் நெறியாய சித்தம் - அவர்கள் உள்ளத்தால் போற்றப்படும் முறைப்பட்ட மனத்தை. நிணத்திருந்தாள்-சத்தி அருள் வழங்கத் திருவுள்ளங் கொண்டிருந்தாள்.

அறிவான மங்கை என்பதற்கு அம்மை எனப் பொருள்கொண்டு, கூட்டமும் (விட்டு) ஆன்மா அருளது சேரின் சித்தம் நி?னந்திருந்தாள் எனச் சில சொல் வருவீத்து முடித்தலும் ஒன்று. (250)

இரவும் பகலும் இலாத விடத்தே குரவஞ்செய் கின்ற குழவியை நாடி அரவஞ்செய் யாமல் அருளுடன் தூங்கப் பருவஞ்செய் யாததோர் பாலனு மாமேջ 1/34

இம் - எனின், பாஃலத்தியானபயன் அறிவித்தல் நுதலிற்று

இ - ள் : இரவு பகலற்ற விடத்தே, விளேயாடுகின்ற குழந்தையாகிய பாஃயைத் தியானித்துக்கொண்டு, ஓசையின்றியே திருவருளுடன் கலந்துகிடக்க. பருவ வேறுபாட்டை எய்தாத பாலனுகலாம் என்றவாறு.

இரவு பகல் - அஞ்ஞானமும் ஞானமுமாகிய மாறி மாறி அறியுந்தன்மை, அது அற்றவிடத்தே - எஞ்ஞான் றும் ஞானவொளியோடு விளங்குகின்ற அவதரத்திலே.

குரவம் - விளேயாட்டு, குரவம்பாவையை வைத்து விளேயாடுதல் மகளிர்களுக்கு உரியதொன்ருதலின் குரவம் என்பது ஈண்டுப் பொதுவகையான விளேயாட் டிற்கே பெயராக ஆயிற்று. குழவி என்றது பாலாம் பிகையை. நாடி - தியானித்து.

அர வம் செய்யாமல் - மங்திரோச்சாரணம், **கிரியை** கள் முதலிய இடம்பமில்லாமல். அருளுடன் தூங்க -அருளிற்ரேய்க் து செயலற்று இருக்க.

பருவம் செய்யாதது ஓர் பாலன் - பாலன், காஃா, தருணன், விருத்தன் என்ற பருவ வேறுபாடுகளேச் செய்யாத நித்திய பாலனுதலாம். (251)

பாலனு மாகும் பராசத்தி தன்ெடு மேலனு காவிந்து நாதங்கள் விட்டிட மூலம தாமெனும் முத்திக்கு நேர்படச் சாலவு மாய்நின்ற தற்பரத் தாளே.

1135

இம் - எனின், அதற்கு டேலுள்ள நிலேயுமாம் என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பாலனுமாவன் ; பராசத்தியோடு அணுகு தற்குரியவாகாத விந்து நாதங்க2ோயும் கடந்து முத்தியின் பத்திற்கு மிக எதிராகநின்ற தற்பரசிவத்தாளாகிய சத்தி, மூலமாகிய சிவமாம் என்று அருள்வழங்கும் என்றவாறு.

மாயையாகிற விந்து நாதங்களேக் கடக்க**, சத்தி** சிவமாம் பேற்றையும் அருளுவள் என்பதாம்.

விட்டிட, கேர்பட, தற்பரத்தாள் மூலமதாம் எனும் என முடிக்க. விந்து நாதந்கள் சத்தியாகிய திருவருகாச் சார்தற் குத் தடையாவன ஆதலின் 'பராசத்தி தன்னுடு மேல் அணுகா விந்து நாதங்கள் விட்டிட ' என்றது. மாயையை விட்ட ஆன்மாக்கவேத் தான் வியாபித்து நிற்றலில் 'சாலவுமாய் நின்ற தற்பரத்தாள் ' என்று அருளியது. சாலவுமாய் நிற்றல் - மாயையின் வன்மையினேக் கடந்ததால் சத்தியாய தன் வியாபகத்துள் ஆன்மா அடங்கித் தன்னறிவற்று நிற்றல். (252)

நின்ற பராசத்தி நீள்பரன் தன்ெஞடு நின்றறி ஞானமும் இச்சையு மாய்நிற்கும் நின்றறி யுங்கிரி யாசத்தி நண்ணவே மன்றன வற்றுள் மருவிடுந் தானே.

1136

இம் - எனின், சத்தி அறிவிச்சை செயல்களாகக் காரியப்படுமாற்றை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வண்ணம் கருணேயுள்ளத்துடன் நின்ற பராசத்தி சிவத்தோடுநின்று நக்கவற்றை அறியும் ஞானமும் இச்சையுமாக விளங்கும். மேலும் நல்லன வாகச் செயலாற்றும் கிரியாரத்தி தோன்ற, சபேசஞகிய பரசிவம் அச்சத்திகளே மருவிகின்று ஐக்தொழிலாற்று வன் என்றவாறு.

ஙின்ற பராசத்தி - ஆன்மாக்களே உய்விக்க எண்ணிச் சிருட்டியுன்முகமாகக் கருணேயுள்ளத்துடன் நின்ற பராசத்தி. நீள்பரன் - அநாதி நித்தயனுகிய பரன். அநாதியாயசிவம். பராசத்தி பரன்தன்னெடு ஞானமும் இச்சையுமாய் நிற்கும் என்க. அவற்றுள் - சக்தியுள். ன்றன் - மன்றையுடையவன். (253)

மருவொத்த மங்கையுந் தானும் உடனே உருவொத்து நின்றமை ஒன்றும் உணரார் கருவொத்து நின்று கலக்கின்ற போது திருவொத்த சிந்தைவைத் தெந்தைநின் ருனே. 1137

இர் - எனின், சிவமும் சத்தியும் பூவும் மணமும் போலப் பொருக்குவரென்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மணம்போன்ற சத்தியும் தானும். உட ஞகச் சொரூப வேறுபாடின்றி நின்றமையை ஒன்றும் உணரார் உலகவர்; அவ்விருவரும் கரு ஒத்துநின்று, கலக்கின்ற காலத்து, எந்தையாகிய சிவம் சத்திபோடு ஒத்து விளங்கும் சிந்தையுடன் விளங்கினுன் என்றவாறு.

சிவமும் சத்தியுமாக கரு ஒத்துரிற்கக் கலக்கின்ற காலத்து சிவம் சத்தியோடு ஒத்துளிளக்குகின்ற சிந்தை புடன் விளங்குகின்றுர் என்பதாம்.

மரு - மணம். மரு ஒத்த மங்கை - பூவண்ணம் பூவின் மணம்போலச் சிவமும் சத்தியும் கலந்திருப்பர். ுரு - வடிவம். கரு - உலகைச் சிருட்டிக்க கருக்கொண்ட காலத்து. (254)

சிந்தையி னுள்ளே திரியுஞ் விவசத்தி விந்துவும் நாதமு மாயே விரிந்தனள் சந்திர பூமி சடாதரி சாத்தவி அந்தமொ டாதிய தாம்வண்ணத் தாளே.

இம் - எனின், சத்தி விரியும் முறை உணர்த்துதல் நதலிற்று.

1138

இ - ள் : சிவபெருமானுடைய சிந்தையி லுலாவும் சிவசத்தி விந்து நாதங்களாக விரிந்தனள். அச்சத்தி சந்திரமண்டலத்து விளங்கும் சடாதரி, சாத்தவி, அந்த மும் ஆதியுமாகிய நிறமுடையவள் என்றவாறு.

சிக்தையினுள்ளே திரியும் சிவசத்தி - சிவத்தின் சிக்தையில் உலாவும் சிவசத்தி அல்லது அன்பாகள் சிக்தையில் உலாவும் சிவசத்தி எனலுமாம். சிவம் சத்தி இரண்டினின்றும் விக்துகாதங்கள் தோன்றின நுதலின் சத்தி விரிக்தனள் என்றருளியது.

சந்திரபூமி - சந்திரமண்டலம். சடாதரன் சிவன் ஆதலின் சடாதரி - சிவசத்தி சாத்தவி - சத்துவகுண முடையாள். வண்ணம் - நிறம். எழுத்துமாம். அந்த மொடு ஆதியதாம் வண்ணம் - கூழகாராந்தம் அகாராதி யாய எழுத்து வழவானவள். (255)

ஆறி யிருந்த அழத பயோதி மாறி யிருந்த வழியறி வாரில்லே தேறி யிருந்துநல் தீபத் தொளியுடன் ஊறி யிருந்தனள் உள்ளுடை யார்க்கே. 1139

இம் - எனின், பராசத்தி அமுதமாய் அண்ணிக்கு முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவத்துள் அடங்கியிருந்த அழதமயமான பயோதாங்களே உடையாளாகிய சத்தி மாறியிருந்த வழியை அறிவார் யாருமில்ஃயாம். உள்ளே தியானிப் பார்க்கு அதனத் தெளிந்து இருந்து புருவமத்தியில் காணப்பெறும் தீபத்து ஒளியுடன் கலந்திருந்தாள் என்றவாறு. ஆறியிருந்த - தனது வேகசத்தியை வெளிப்படுத் தாது சிவத்துள் அடங்கியிருந்த. 'அமுத பயோதரி' என்பதில் அமுதம் பயத்தை விசேடித்தது. பயம் -பால். பயோதரி - தனத்தி. ஆறியிருத்தலாவது 'சிவ' எனச் சிவம் முற்பட்டுச் சத்தி பின்னதாதல். இது "உடையாள் உன்றன் நடுவிருக்கும்" என்றகிலே.

மாறியிருத்தலாவது 'வசி ' எனத் திருவருள் முற் பட்டு, சிவம் பின்னதாதல். இது '' உடையாள் நடுவுள் நீ இருத்தி '' என்றநிலே. இம்மந்திரம் தியானிப்பார்க்கு வசியத்தை விளவிப்பது ஆதலின் இதனே அறிந்து உய்வாரில்லே என்றதாம்.

தேறியிருந்து - சத்தியின் வழி நின்று சிவத்தைத் தெளிந்து இருந்து. நல்தீபத்தொளியுடன் ஊறியிருந் தனள் - புருவமத்தியில் தெரியும் தீப ஒளியுடன் அங்கி யிற் குடுபோலக் கலந்திருந்தாள் என்பதாம். ஊறுதல் என்ற விணயால் ஒளியுடன் அமுதமாய் ஊறினள் என்றுமாம்.

உள்ளுடையார்க்கு - மனத்தில் இறைவியை வசி மந்திரத்தை உடையார்க்கு ; என்றது தியானிப்பார்க்கு என்பதாம். (256)

உடையவன் அங்கி உருத்திர சோதி விடையவன் ஏறி விளங்கி யிருக்கங் கடையவர் போயிடுங் கண்டவர் நெஞ்சத் தடையது வாகிய சாதகர் தாமே,

1140

இம் - எனின், இறைவன் விளங்கும் முறைமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ-ள்: எம்மை ஆளாகவும் சடப்பொருள்கள் உடைமையாகவும் உடையவனும், அக்கினி மண்டலாதி பதியான சோதி வடிவ உருத்திரமூர்த்தியாக விளங்கு பவனும், அற வடிவான இடபத்தை வாகனமாக உடையவனுமாகிய இறைவன் மதிமண்டலத்து விளங்கித் தோன்றுவன். இதஃர மனத்துட் கண்டவர் ஹடயோக ாதகராவர். காணதவர்களாகிய கடையவர்களே பாங்கள் என்றவாறு.

உடைமை, இருவகை. அடிமையாக உடைமையும் அடைமையாக உடைமையும் என. உடைமை - சடப் பொருள்கள். அடிமை - சித்துப்பொருள்கள். இரண் டணேயும் அநாதி நித்யமே உடையன் என்பதாம்.

அங்கி - அக்கினி. உருத்திரசோதி - ருத்திரமூர்த்தி யாகிய சோதி. அக்னிமண்டலாபதிபதயே ருத்ராயகம்: என்ற மந்திரமும் கோக்குக.

விடையவன் - இடபவூர்தியுடையவன். அவன் விடை ்யறி விளங்கியிருக்கும் எனலுமாம். ஏறி - மதி மண்டலத்து ஏறி, கண்டவர் - மதிமண்டலத்துப் பேரொளிப் பிழம்பாக இறையைத் தரிசித்தவர். அவர் களே ஹடயோக சாதகராம் என்பது. காணுத கடைய வர்களே போங்கள் என்பதாம். ''மிண்டு மனத்தவர் போமின்கள் மெய்யடியார்கள் விரைந்து வம்மின் '' என்பது ஈண்டு கருதுதற்குரியது.

அடையதுவாகிய சாதகர் - ஹடயோக சாதகர் ; மூறைமையாகிய சாதகர் எனலுமாம். (257) தாமேல் உறைவிடம் ஆறித ழானது பார்மேல் இதழ்பதி னெட்டிரு நூறுள பூமேல் உறைகேன்ற புண்ணியம் வந்தனள் பார்மேல் உறைகின்ற பைந்தொடி யாளே. 1141

இம் - எனின், பூரணசக்தி இரு**நூற்றிருபத்து** கான்கு புவனங்களிலும் உறைவள் என்ற உண்மை வியாபகம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சத்தியாகிய தாய் எல்லாவற்றினும் மேலாக உறைகின்றவிடம் ஆறிதழாக அமைந்தது. பூமியின்மேல் ஏணய இருநூற்றுப் பதினெட்டு இதழ்கள் உள்ளன. உலகை வியாபித்து நிற்பாளாகிய பராசத்தி இவ்வண்ணம் எமது புண்ணியத்தால் பூமியில் தங்கும் கண் கண்ட தெய்வமாக எழுந்தருளி வந்தனள் என்றவாறு.

இறைவன் இருநூற்றிருபத்து நான்கு புவனங் களுக்குத் தஃவஞைலின் இறைவியும் எங்கும் கலந்து விளங்குகின்முள் என்பது கருத்து. அப்புவனங்களே இதழ்களாக உருவகித்தார். பூ என்பது பூமியையும் பூவையும் உணர்த்துவதோர் பொதுச்சொல் ஆதலின் என்க. (258)

பைந்தொடி யாளும் பரம னிருந்திடத் தண்கொடி யாகத் திகழ்தரு சோதியாம் விண்கொடி யாகி விளங்கி வருநலாற் பெண்கொடி யாக நடந்த துலகே.

1142

இம் - எனின், சிவமும் சத்தியும் விளங்குமிடமும் விரியுமுறையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ-ள்: பசிய கொடி போன்ற பூரணசத்தியும், பரசிலம் இருக்த நிஃயில் இருக்க, திண்ணிய கொடி போல் விளங்கும் ஒளிபோல்வள். மின்கொடி போல விளங்கித் தோன்றுதலால் உலகு சத்திமயமாக நடக்தது என்றவாறு.

சிவம் இருந்தபடி அசைவற்று இருக்கச் சத்தி ஒளிக்கொடி போல அபின்னமாய் அசைய மின்கொடி போல பிரிந்து தோன்றுதலால் உலகு சத்திமயமாகத் தோற்றம் திதி நாசங்களே அடைந்து இயங்குவதாயிற்று என்பது கருத்து. அதாவது சிவம் அசைவற்று இருக்கச் சத்தி ஒளியாயும் மின்னலாயும் ஒன்றியும் பிரிந்துந் தோன்ற உலகம் முத்தொழிற்பட்டு இயங்குவதாயிற்று என்பதாம்.

திண்கொடியாகத் திகழ்தரு சோதி என்றது சத்தி சிவத்துடன் அறியப்பேற்று வேருகாது ஒன்றியிருக்கின்ற ஙிஃ. விண்கொடியாகி என்றது மின்கொடி போலப் பிரிந்து விளங்கும்நிஃ. சத்தி சிருட்டி யுன்முகமானபோது சி வத்தினின்று பிர்ந்து தோன்றுதூலக் குறித்தது.

உலகு பெண்கொடி பாக நடந்தது என்றது உலகமே பெண்வடிவாக (சத்தி மயமாக) நடைபெற்றது என்பது (259)

நடந்தது வம்மலர் நாலுடன் அஞ்சாய் இருந்தனர் கன்னிகள் எட்டுடன் ஒன்றுய்ப் படர்ந்த**ல** தன்வழிப் பங்கயத் துள்ளே தொடர்ந்தது உள்வழி சோதி யடுத்தே. இம் - எனின், உலகம் நவசத்திகளால் காக்கப் படுவது எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பரசிவத்துள் வீளங்கும் சோதியாகிய ந்தியை அடுத்துத் தொடர்ந்து வருவதும், தனது ஏவலின்வழியே விரிவதுமாகிய ஒன்பதிதழ்த் தாமரையுள், வாமாதி கன்னியர் எண்மரும் தன்ணேச்சூழ எழுந்தருளி யிருந்தனர் என்றவாறு.

அம்மலர்: மலர் - பூ, பூ - பூமி, நாலுடன் ஐந்தாய் நடந்தது - நவதளமாக நடைபெற்றது. அதில் வாமை, சேட்டை, ரௌத்திரி, காளி, கலவிகரிணி, பலவிகரிணி, பலப்பிரமதனி, சர்வபூததமனி, மஞேன்மணி ஆகியோர் இருப்பர். தன்வழிப் பங்கயத்துள்ளே என்றது மஞேன் மணியாகிய தான் எழுந்தருளியுள்ள தாமரையுள் என மஞேன்மணியையும் சேர்த்து ஒன்பதென்றவாறு. (260)

அடுக்குந் தாமரை ஆதி இருபபிடம் எடுக்குந் தாமரை இலக்கத் துள்ளது மடுக்குந் தாமரை மத்தகத் தேசெல முடுக்குந் தாமரை முச்சது ரத்தே

1144

இம் - எனின், ஆருதார சக்கரத்துள்ள தாமரை கீள உணர்த்தி, அவை ஒன்ரேடொன்று காரியப்படு மாறும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இறுதியாகக் குண்டலினிவந்து பொருந் தும் தாமரை மலராகிய ஆஞ்ஞாசக்கரம் முதல்வன் விளங்குமிடமாம். ஆன்மாவைக் கீழ்ப்போகாதவாறு எடுக்கும் தாமரையாகிய விசுத்திசக்கரம் இலட்சியத் தானமாகிய புருவமத்தியில் இருக்கின்றது; உடகேயும் சிரத்தையும் பொருத்தும் தாமரையாகிய அநாகதத்தின் வழியாக பிரமரந்திரத்தை அடைய முடுக்குக் தாமரை யாகிய முலாதாரம் முக்கோண வடிவாக இருக்கும் என்றவாறு.

முச்சதுரத்து - முச்சதுரத்திண உடையது எனக் குறிப்புமுற்று. அடுக்குந்தாமரை - எழுந்த குண்டவினி இறுதியாக வந்தடுக்கும் ஆயிரம் இதழ்த் தாமரையாகிய ஆஞ்ஞாசக்கரம். ஆதி - முதல்வன்.

எடுக்கும் தாமரை; சுழிமுணேவரை வக்த பிராணணேக் கீழ்ப் போகாதவாறு உயர்த்துவதாகிய தாமரை; என்றது விசுத்தி சக்கரத்தை; இலக்கம் - லட்சியத் தானம்; என்றது யோகியர் இலக்காகவைத்துத் தியானிக்கும் புருவமத்தியை உணர்த்தியது.

மடுக்கும் தாமரை: மடுத்தல் - பொருத்துதல் மடுக்கும் தாமரை - உடஃயும் சிரத்தையும் பொருத் துவதாகிய அநாகதத்தாமரை.

முடுக்கும் தாமரை - மேலுந்தி முடுக்குவதாகிய மூலாதாரம், மூலம்; மூலே, முடுக்கு என்பன ஒரு பொருட் கிளவிகள். முச்சதூரத்து - முக்கோண வடிவினது. நாற்சதுரம் என நாற்கோணம் வழங்குதலின் முச்சதுரம் முக்கோணம் ஆயிற்று.

இலக்கத்துள்ளதென்பதை இல்லகத்து உள்ளது எனப் பாடங்கொண்டு உடலகமாகிய கெஞ்சம் எனப் பொருள்கொள்வாரும் உளர். (261) முச்சது ரத்தே எழுந்த முளேச்சுடர் எச்சது ரத்தும் இடம்பெற ஒடிடக் கைச்சது ரத்துக் கடந்துள் ஒளிபெற எச்சது ரத்தும் இருந்தனள் தானே

1145

இம் - எனின், சத்தி மூலத்தினின்றும் ஆதாரங்களிற் பொருந்து முறையை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முச்சதுரமாகிய மூலாதாரத்து எழுந்த முளோபோன்ற சுடராகிய சத்தி, ஆதாரச் சக்கரங்கள் எல்லாவற்றினும் இடம்பெற வியாபிக்க, கைச்சதுரமான பிரமரந்திரத்தைக் கடந்து, பரஞான சித்தி விளோயும் வண்ணம் எல்லாச் சக்கரங்களிலும் வியாபித்திருந்தான் என்றவாறு.

முச்சதுரம் மூலாதாரத்தை உணர்த்தும், மு&் சுடர் - முளேபோலத் தோன்றியதாகிய ஒளி; என்ற ந சத்தியை.

எச்சதுரத்தும் - எல்லாச் சக்கரங்களிலும் மூலாதார முதலாகிய ஆருதாரங்கள், பத்தாதாரங்கள் எங்கும். பத்தாதாரங்களின் விளக்கத்தைச் சித்தாக்த சாராவளியிற் காண்க.

கைச்சதுரம் - பிரமரந்திரமாகிய சிரம்; அவரவர் உள்ளங்கைச் சதுரத்தின் அளவே இருத்தலின் அதனேக் கைச்சதுரம் எனக் குறித்தபடி. கடந்து - துவாதசாந்த நிலேயை எய்தி, உள் ஒளி கடந்து பேற என இயைத் துப் பொருள் கொள்க. சக்தி பிண்டத்து எங்கும் வியா பித்தனள் என்பதாம். (262) இருந்தனள் தன்முகம் ஆருெடு நாலாய்ப் பரந்தன வாயு திசை தோறுங் குவிந்தன முத்தின் முசுவொளி நோக்கின் நடந்தது தேறல் அதோமுகம் அம்பே

1146

இம் - எனின், பார்முதல் அணேத்தும் அவள் அருட் பொலிவேயாதல் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பூரண சத்தி, பத்துத் திசைகளேயும் பத்து முகங்களாகக்கொண்டு எழுந்தருளியிருந்தனள். அதனுல் அவளிடமிருந்து திசைகள்தோறும் பிராணவாயு பர விற்று ஆராயுமிடத்து, அவள் திருமுகத்தினின்று உதிக்கும் ஒளி யானது முத்தைப்போலக் குவிந்தன. அவள் தேறலாகிய நீர் அதோமுகமாக ஓடிப் பரந்தது என்றவாறு.

எட்டுத் திசைகளும், விண்ணும், கீமுமாகத் திசைகள் பத்தாயின. அவை அம்மையின் திருமுகங்கள். அவற்றின் எழும் வாயு பிராணன். அவற்றின் எழும் முத்தொளிபோன்ற ஒளி ஒளியாகிய தேயு. அவள் வாயினின்று எழும் தேன் போல்வதாய வாலெயிறூறிய நீர் கங்கை என்பதாம்.

தீ மேஞேக்கி எழுதலும் நீர் கீழ் நோக்கிப்பாய்த லும் இயல்பாதலின் அதோமுகம் அம்பே என்றது. அம்பு - நீர் (263)

அம்பன்ன கண்ணி அரிவை மனுேன்மணி கொம்பன்ன நுண்ணிடைக் கோதை குலாவிய செம்பொன்செய் யாக்கை செறிகமழ் நாடொறும் நம்பணே நோக்கி நவிலுகின் ருளே. 1147 இம் - எனின், அம்மை சிவத்தோடிருந்து உயிர் கட்கு உபதேசம் வழங்குத&ல உணர்த்திற்று.

இ - ள் : அம்பை ஒத்த கண்கஃாயுடையவளும், அரிவையும், மனுன்மணியும், கோதையும், செம்போன் திருமேனியிற் செறிந்து, மணம்போல்வாளும் ஆகிய அம்மை உயிர்கள் விளக்கத்தை அடைய இறைவணே நோக்கி உரைத்துக் கொண்டேயிருக்கின்றுள் என்ற வாறு.

பிற மாதர்க்காயின் 'அம்பன்ன கண்ணி' என்றது கோக்கிஞர்க்குக் காமகோக்காக விடுக்கும் எனல் பொருந்தும். அம்மைக்கு ஆன்மாக்களின் மும்மல காரிய மாகிய முப்புரங்களே எரிக்கும் அம்புபோலுங்கண் என்க.

அரிவை - மாதர்பருவங்களில் ஒன்று. ஈண்டு அவ ரவர் பரிபாக நிலேக்கு ஏற்ப அருள்புரியும் ஆற்றலேக் குறிப்பிக்க ஒன்றிணேக்கூறி ஏனேயவற்றையும் உய்த் துணர வைத்தது.

மனேன்மணி - அருவுருவச்சத்தி. ஞானிகளுக்கு அறிவுருவாய அருட்சத்தியாவள் என்பதை விளக்கிற்று.

கோம்பன்ன நுண்ணிடைக் கோதை; கோதை -மால; இது ஆகுபெயராக மணமும், மென்மையும், மேற்கொள்ளப் பெறுதலும், நித்திய மங்கலமுடைய அம்மையை யுணர்த்தியது. நுண்ணிய கொம்பு அசைக் தாடுவதால் தன்னிருப்பை யுணர்த்துதல்போல, இடை ஒசிவால் தானுண்மை யுணர்த்துதலின் கொம்பன்ன நுண்ணிடை என்றருளியது. செம்பொன்செய் யாக்கை செறி கமழ் - செட் பொன்போன்ற திருமேனியிற் செறிந்த மணம்போல்வாள். கமழ் என்பது முதனிலேத்தொழிலாகுபெயராக மணத்தை உணர்த்தியது. இறைவன் பூவும் அம்மை மணமும் போல்வராதலின் இங்ஙனம் அருளியவாளும்.

குலாவிய - விளங்க. இது செய்யிய என்னும் விஃவ யெச்சம். குலாவிய நவிலுகின்ளுள் எனக்கூட்டுக. அருவாகிய சத்தி தன் வாயிலாகக் காரியப்படலாமே அன்றி நேரே காரியப்படாமையின் 'நம்பஃர நோக்கி நவிலுகின்ளுள் ' என்றது. (264)

நவிலும் பெருந்தெய்வம் நான்மறைச் சத்தி துகிலுழை யாடை நிலம்பொதி பாதம் அகிலமும் அண்ட முழுதுஞ்செம் மாந்து புகலுமுச் சோதி புணேயநிற் பாளே. 1148

இம் - எனின், இறைவியின் விசுவருபத்தை விளக் குதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பெரிய தெய்வத்தன்மை பொருக்கிய கான்மறைகளே கவிலும் பராசத்தியானவள், பட்டும் தோலும் ஆடையாக உடுத்து நிலத்தைக் கடந்து நின்ற பாதங்களேயும், அகிலாண்டங்களேயும் கடந்து இறுமாக்கு நியிர்க்து, முச்சுடரையும் அணிகளாகப் புணக்கு நிற்பள் என்றவாறு.

வேதங்களே அருளிய சத்தி என்றது, சூக்குமையாதி வாக்குகளாக நின்று வேதமந்திரங்களே அருளிச் செய்த தத்துவத்தை உணர்த்தியது. துகில் - ஆடை பட்டாடை உழை ஆடை -மான் தோலாடை, உழை - மான். '' பட்டுடுத்துத் தோல் பூண்டு '' என்னும் திருமுறைப்பகுதி சிந்திக்க. உமை யொரு பாதியனுகச் சிவம் விளங்குஙிலேயை உன்னிப் பொருள்காண்க.

ஙிலம் பொதி பாதம் - பூமகள் மறைத்திருக்**கின்ற** பாதம். '' பாதாளமேழினும் கீழ்ப் பாதமலர் '' என்பதை விளக்கியது.

அகிலமும் அகண்டமுழுதும் செம்மாக்து - உலகம் அண்டங்கள் எல்லாவற்றையும்விடச் செம்மாக்து. செம்மாத்தல் - கிமிர்தல். '' அண்டங்கள் ஏழினுக்கும் அப்பால் திருமுடி'' என்ற மணிவாசகத்தை கினக்க.

புகலுமுச்சோதி - சிறப்பித்துச் சொல்லப்படு**கின்ற** சோம சூரியாக்கினியாகிய மூன்று கடர்கள். புணேய நிற்பாள் என்றது அவை ஆபரணங்களாய் அணி செய்ய விராட்செயருபமாக நிற்பாள் என்றவாறு, ( 265 )

புணேயவல் லாள்புவ னத்திறை எங்கள் வணேயவல் லாள்அண்ட கோடிகள் உள்ளே புணேயவல் லாள்மண்ட லத்தொளி தன்**ண**ப் புணேயவல் லாணேயும் போற்றி யென்பேனே. |149

இம் - எனின், அம்மையினது அளவிலாற்றலே அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எமது புவஞ்திபதியாகிய இறைவணத் தன் மேனியின் ஒருபாகத்துப் புணயவல்லாள்; எல்லா அண்டங்களேயும் சங்கற்பமாத்திரையானே சிருட்டிக்க வல்லவள்; எல்லாமண்டலங்களிலுமுள்ள ஒளிக2ோத் தனத்கு விரலாழியாக, அரைக்கச்சின் பட்டிகைமணி யாக, முடிமணியாகப் புணயவல்லவள்; அ2ோத்தையும் அழகுசெய்பவள்; அத்தகைய பேராற்றல் வாய்ந்த பிராட்டியைத் தொழுவேன் என்றவாறு.

உள் - மனம், உள்ளே புணதலாவது தன் சங்கற்ப மாத்திரையானே விதவிதமாகப் படைத்தல். இறுதிக் கண்ணதாகிய புணயவல்லாள் என்பதற்குச் செயப்படு பொருள் வருவித்துரைக்கப்பட்டது. (266)

போற்றியென் பேன்புவ ஞபதி அம்மையென் ஆற்றலுள் நிற்கும் அருந்தவப் பெண்பிள்ளே சீற்றங் கடிந்த திருநுதற் சேயிழை கூற்றந் துரக்கின்ற கோள்பைந் தொடியே. 1/50

## இதுவுமது,

இ - ள் : அடியேனது அன்பிற்கிலக்கான பு வஞ பதி யம்மையைப்போற்றி என்பேன்; அருந்தவப்பெண் பிள்ளே. அடியேனது வன்மைக்குள் வன்மையாய் விளங்கும்; அடியெனுடைய போல்லாக்குணமாகிய கோபத்தை நீக்கிய அழகிய நெற்றியுடைய சேயிழை யாகிய பைந்தொடி எமணேவெருட்டுகின்ற வலிமையள் ஆவள் என்றவாறு.

ஆற்றலுள் நிற்கும் - வன்மைக்கு வன்மையாய் விளங்கும். சேயிழைபைந்தொடிகோள் எனக் கூட்டுக, கோள் - வலிமை, ஆவள் என முற்று வருவித்து முடிக்க. (267 தொடியார் தடக்கைச் சுகோதய சுந்நரி வடிவார் திரிபுரை யாமங்கை கங்கைச் செடியார் விணேகெடச் சேர்வரை என்றென் நடியார் விணகெடுத் தாதியு மாமே 1151

இம் - எனின், பூரணசத்தியே ஆதி பராச**த்தி** யெனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: தொடி விளங்குகின்ற திருக்கரங்கின் யுடை சுகோதய சுந்தர்; அழகு அமைந்த திரிபுரை, அன்பரது தொகுதியான விணேகள் கெட, அழகிய கைகளினின்று கங்கை சேர்கின்ற மலேயாவாள்; இத் தகைய சத்தி என்றென்றும் அடியார்களின் விணேகளேப் போக்கி ஆதிபரம்பொருளும் ஆவள் என்றவாறு.

சுகோதயம் - இன்பந்தோன்றுமிடம். விணேகெட அங்கை கங்கை சேர்வரை என்க. வரை - மலே; ஈண்டு இமயம்; இமயம்போல்வாள். தந்தை மலேயாதலின் இமயமேயாவாள் எனலுமாம்.

என்றென்றும் என்ற உம்மை தொக்கது. செடி -தொகுதி (புதர்). 'செடியாய விணேதீர்ப்பான்' என்னும் தமிழ் மறையும் உன்னுக. (268)

மெல்லிசைப் பாவை வியோமத்தின் மென்கொடி பல்லிசைப் பாவை பயன்தரு பைங்கொடி புல்லிசைப் பாவையைப் போசுத் துரந்திட்டு வல்லிசைப் பாவை மனம்புகுந் தாளே. 1152

இம் - எனின், அம்மை தனக்கு அருளியவாற்றை வியத்தல் நுதலிற்று. இ-ள்: மெல்லிய, இரையையுடைய பாவை பராகாயத்தில் படர்ந்துள்ள மெல்லிய கொடிபோல்வாள்; பலவகையான புகழோடுகூடிய பாவைபோல்வாள்; அன்போடு வழிபடும் அணத்துயிர்களுக்கும் அவரவர் பரிபாகங்கூக்கு ஏற்பப் பயன்தருகிற பைங்கொடி; புல்லிய புகழோடு கூடிய பாவையாகிய உடலே அழியக் கெடுத்து, வலிய இசையோடு கூடிய பாவையாகிய பரா சத்தி அடியேன்மனத்தில் புகுந்து ஆண்டு கொண்டாள் என்றவாறு.

வியோமம் - ஆகாயம் ; ஈண்டுச் சிதாகாயத்தை உணர்த்திற்று. இசைப்பாவை என்பன வல்லினம் மிக்கிருத்தலின் விணத்தொகையாகாமை உணர்க.

மெல்லிசை - மெல்லிய இனிமையான கீதம். பல் இசை - பலவாகிய புகழ்; என்றது கொடை, காவல், அருளல் முதலிய பலவாற்ருன் வரும் புகழ். பயன் தருதல் அவரவர்கள் ஙிலக்கேற்ப என அறிக. புல் இசைப்பாவை - புல்லிய கீர்த்தியையே பாவை என உருவகித்தவாரும். அபகீர்த்தியை அகற்றி நற்புகழ் தருவள் என்பதாம். வல் இசைப்பாவை - யாரானும் எவற்ருனும் அகற்றமுடியாத இசையையுடைய பராசத்தி. மனம் புகுந்தாள் - மனத்திடை மன்னிய மன்னுக வலிய வந்து புகுந்து ஆட்கொண்டாள்.

தாவித் தவப்பொருள் தானவன் எம்மிறை பாவித் தலகம் படைக்கின்ற காலத்து மேவிப் பராசத்தி மேலொடு கிழ்தொடர்ந் தாவிக்கு மப்பொருள் தானது தானே இம் - எனின், சிருட்டிக்காலத்து அதுவேதானு<sup>ப்</sup> நிற்பள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இறைவியால் தாபிக்கப்பட்ட அப்பொரு ளாகிய எமது பரசிவம், திருவுள்ளத்துச் சங்கற்பித்தி உலகத்தைப் படைக்கின்றகாலத்து பராசத்தி விரும்பி மேலும் கீழுமாக எங்கும் வியாபித்து, அப்பொரு ளாகவே தானிருக்கு உயிராக்குவள் என்றவாறு

தாவித்த-தாபித்த. கம்பையாற்றங்கரையிலும் காவிரி எருற்றங்கரையிலும் சத்தியால் தாபிக்கப்பெற்ற இறைவன் என்க.

பாவித்துப் படைத்தலாவது கையாற் படைத்து விகாட ஆகாமல், சங்கற்பமாத்திரையே படைத்து <mark>ஙிர்</mark> விகாரியார் கிற்றல்.

மேலொடு கீழ் தொடர்க்து - எங்கும் வியாபித்து. அதுதானே-அச்சிவபரம்பொருள் தானேயாய் நிள்று. அப் பொருள்-படைக்கப்படு பொருளாகிய சிதசித்துப் பிரபஞ் பம். ஆவிக்கும் - உயிர்ப்பிக்கும்: என்றது உயிர்க்குயிராய் அளிதக்து நிற்கும் என்பதாம். (270)

அதுவிது என்பார் அவணே அறியார் கதிவர நின்றதோர் காரணங் காணர் மதுவிரி பூங்குழல் மாமங்கை நங்கை திதமது உன்னுர்கள் தேர்ந்தறி யாரே.

1154

இம் - எனின், உண்மை ஞானிகளாவர் யாவர் என வரையறுத்தல் நுதலிற்று. இ - ள்: இவர் தேவர் அவர் தேவர் என்பார்கள் பர சிவத்தை உணராதார்: முத்திப்பேறு கிடைத்தற்கு உரிய மூலகாரணமாய பொருள் இதுவெனக் காணர்: தேன் கொட்டுகின்ற பூவை அணிந்த குழஃயுடைய பராசத்தி யின் நிலேயையுணரார்: இவர்கள் தெளிந்தவர்களா? என்றவாறு.

ஞானம் பெற்றுத் தெளிந்தவர், திருவடிப்பேற்றிற்கு உரிய காரணம் சத்திரிபாதம் என்பதை உணர்வர். அங்ஙனம் உணராரும் சிவபரத்தைச் சிந்தியாதவரும் எங்ஙனம் சிவஞானத் தெளிவுடையோராவர்? ஆகார் என்பதாம். திதம் - நிலேபேறு. (271)

## 8. ஆதார ஆதேயம்

இது, இடமும் அதன்கண் உள்ள பொருளும் எனப் பொருள்படும். ஆதாரம் - ஸ்தானம். ஆதேயம் - அதி தேவதை. ஆதார ஆதேய சம்பத்தத்தாலேயே யோகம் உண்டாகிறது. யோகம் பலவகையாதலின் ஆதாரங்களும் பலவேறு வகைப்படுகின்றன. இந்த ஆதார ஆதேயமே யோகிகளால் யோகம் என்றும், ஞானம் என்றும் சொல்லப் படுகிறது. ஆசனமுதலான சாதனங்கள் யோகிகளுக்கு மிக இன்றியமையாதன. அவற்றுள் நாடிசக்கரம் ஆதார மாயும் அதில் பராசத்தி குண்டலினி முதலான பேதங் களோடு ஆதேயமாயும் விளங்குவதைக் கூறுவதாலும், சிவசத்திகள் தம்முள் ஒன்றற்கொன்று ஆதார ஆதேய மாக விளங்குவத2னக் கூறுவதாலும் இவ்வதிகாரம் இப் பெயாத்தாயிற்று. இதன் விரிவை சுப்பிர பேதாகமம் ஆதார ஆதேய விதிப்படலம் 101 சுலோகங்களான் அறிக. நாலிதழ் ஆறில் அவிர்ந்தது தொண்ணூறு தானித ழானவை நாற்பத்து நாலுள பாலித ழானவள் பங்கய மூலமாய்த் தானித ழாகித் தரித்திருந் தாளே

1155

இம் - எனின், ஆதாரங்களும் ஆதேய**மும் இவை** எனல் நுதலி**ற்று**.

இ - ள் : நான்கு இதழ்களேயுடைய மூலாதாரம், ஆரும் ஆதாரமாகிய ஆஞ்ஞை இவ்விரண்டெல்லேக்கு உள்ளாக தொண்ணூறு தத்துவங்கள் விரிந்தன. அவற்றுள் முற்கூறப்பேற்ற இரண்டு ஆதாரங்களும் நீங்க இடைப்பட்ட ஆதாரங்களில் இதழாக உள்ளவை முறையே ஆறு. பத்து, பன்னிரண்டு, பதினுறு ஆகிய நாற்பத்து நான் த இதழ்களேப் பெற்ற தாமரை மலர்கள் உள்ளன. இவ்வண் ணம் ஈரிதழ்கள் உள்ள பங்கஜத்திற்கு முலமாக, குண்ட வினி சத்தியும் ஓரிதழ்போல ஆகி மேலுள்ள ஆதாரங்களே தாங்கி இருந்தாள் என்றவாறு.

நால் இதழ்-மூலாதார சக்கரம். செந்நிறமான **நான்** கிதழ்த் தாமரையாய், பொன்னிறமான உ**ு ஷ வ** என்னும் நான்கு எழுத்துக்க2ோயுடையதாய் இருத்**தலின்** நாலிதழ் என மூலாதாரம் குறிக்கப் பெற்றது.

ஆறில் என்றது ஆருவதாகிய ஆஞ்ஞையில் என்னும் பொருளது, எண்ணுகு பெயராக ஆருவது ஆதாரமாகிய ஆஞ்ஞையை உணர்த்தியது. இங்ஙனமன்றி ஆறு இதழை உடைய சுவாதிட்டானம் எனக்கொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர். தொண்ணூறு அவிர்ந்தது - தொண்ணூறு தத்துவங் களும்விளங்கின. அவிர்தல்-விளங்குதல் தோன்றுதலன்று. தொண்ணூறு, எண்ணுகு பெயராக ஆருதாரம் ஒழிந்த தத்துவ தாத்துவிகங்கள் ஆகியவற்றை உணர்த்தியது. இவை தொண்ணூறு மனித உருவில் கால் முதல் உச்சி வரை விளங்குவன ஆதலின் நாலிதழ் ஆறில் தொண்ணூறு அவிர்ந்தது என்ருர்.

தானிதழானவை நாற்பத்து நாலுள-முன்னர்க்கூறிய முலாதாரமும் ஆஞ்ஞையும் நீங்க, இடைக்கண் உள்ள இதழ்கள் நாற்பத்து நான்கு உள்ளன. அவை வருமாறு; சுவாதிட்டானம் ஆறிதழ்த்தாமரை, மணிபூரகம் பத்திதழ்த் தாமரை, அநாகதம் பன்னிரண்டிதழ்த் தாமரை, விசுத்தி பதினுறிதழ்த் தா மரை ஆக நாற்பத்து நாலிதழ்கள் உள்ளனவாதல் அறிக.

பாலிதழ் - நாலு பகுப்புக்களோடு கூடிய 'தாமரை பாகிய முலாதாரத்திற்கும் மூலமாய் ஆதாரங்களே த்தாங்கி நின்ருள் சத்தி என்க. எனவே ஆதாரங்கள் ஆதேயங் களாக அருளன்ணே அஃரத்திற்கும் ஆதாரமாகி விளங்கு தின்ருள் என்றவாறு. (272)

தரித்திருந் தாளவள் தன்னெளி நோக்கி விரித்திருந் தாளவள் வேதப் பொருளேக் குறித்திருந் தாளவள் கூறிய ஐந்து மறித்திருந் தாளவள் மாதுநல் லாளே? 1156

இம் - எனின், பராசத்தி வேதமுதலாயும் பஞ்சகிருத் திய காரணியாயும் இருத்தமே உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள்: இவ்வண்ணம் ஆதாரங்களேத் தாங்கிகிற்கும் சிவசத்தியாகிய அவள் வேதமாகிய பொருள்களணத்தை யும் விரித்திருந்தாள்; பகுக்கப்பட்ட ஐந்து தொழில்களேயு மியற்றத் திருவுளத் தடைத்திருந்தாள்; தோன்றிய முறையே அவற்றைத் தன்னுள் ஒடுக்கியும் இருந்தாள் மாதுநல்லாள் என்றவாறு.

தரித்தல் - ஆதாரமாகத் தாங்குதல். தன் ஒளி கோக்கி - தன்னிற் பிரியாது நிற்கின்ற ஒளியாகிய சிவத் தைக்கண்டு. ஒளியுலகான வேதப்பொருளும், பொருளு லகான பிரபஞ்சமும் உண்டாதல் முதலிய ஐந்து தொழிலே யும் அடைதல் வேண்டும் என்று அங்கியிற் சூடு போன்ற அருளன்ண தனது ஒளியான சிவத்தை வேளுக நின்று நோக்கினுள். வேதம் விரிந்தன; ஐந்தொழில்கள் இயன் றன; இயன்ற முறையே ஒடுங்கின; இவை அணேத்திற்கும் ஆதாரமானவள் மாதுநல்லாள் என்பது கருத்து. (273)

மாதுநல் லாளும் மணுளன் இருந்திடப் பாதிநல் லாளும் பகவனு மானது சோதிநல் லாளேத் துணேப்பெய்ய வல்லிரேல் வேதனே திர்தரும் வெள்ளடை யாமே. 1157

இம் - எனின், அம்மையப்பரான திருமேனியில் அம் மையைத் தியானிக்கின் பிறவி அறும் என்பது உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இறைவியும் இறைவனும் இருக்க, அவர்கள் திருமேனி ஒரு பாதி உமையும் ஒரு பாதி சிவமுமானது. ஆதலால் ஒளி வடிவினளாகிய அன்னே அவள் துணே **யாகிய சிவத்தோடு** சேர்த்துத் தியானிக்கவல்லிரா பின் து<mark>ன்பம் நீங்தம். நீங்கள் மறுவற்ற-</mark>மு⁄ோயாத வெள்ளடை ஆகலாம் என்றவாறு.

சத்தி ஐக்தொழில் ஆற்றத் திருவுள்ளங்கொண்ட போது சத்தியும் சிவமுமாக வேருக நிற்பர் ஆதலால் சத்தி யும் சிவமுமாகத் தியானிக்கின் பிறவியறும் என்றவாரும்.

வேதனே - துன்பம் (பிறவித் துன்பம்). வேதன் ஐ பிரமனுடைய தலேமை எனலுமாம். அ. தாவது பிறப்பிக்கும்போதுதான் பிரமன் தலேமை எய்துகிறன். அந்தப்பிறவி அறவே சிருட்டிகர்த்தா என்ற அவன் தலேமையும் அகலுவதாயிற்று என்பதாம்.

ெவள்ளடை - மறுவற்ற பொருள். முஃாயாத வித்து இரண்டற்கும் பெயர். ஆணவமலம் வலிகுன்றியமையின் வெள்ளடையென்றது. 'குருகாவூர் வெள்ளடை கீயன்றே' என இறைவற்கும் இப்பெயருண்மையின் சிவமாவாய் என்றதாம். (274)

வெள்ளடை யானிரு மாமிகு மாமலர்க் கள்ளடை யாரக் கமழ்குழ லார்மனம் அள்ளடை யானும் வகைத்திற மாய்நின்ற பண்ணெரு பாகம் பிறவிபெண் ணமே 1158

இம் - எனின், சிவத்திற்தம் ஆதாரம் சத்தியெனல் நுதலிற்று

இ - ள் : வெள்ளடையான் - பரமாகாயமாக நின் ஓவனும், இரு மா - மிகப்பெரிய, மலர்கள் அடையார கமழ் குழலார் - பூக்தேனடைதலால் மணம் வீசுகின்ற குழஃயடிடைய பெண்கள். அள் மனம் அடையான் -செறிக்த மனத்துப் பொருக்தாதவனும் ஆகிய சிவன், ஆம் வகைத்திறமாய்கின்ற பெண் ஒருபாகம் - உலகம் உண்டாகும் வகைகிஃபேறுடையளாகப் பிரிக்துகின்ற உமாதேவியை ஒருபாகம் உடையான் ஆவன். பிறவி பெண்ணும் - தானும் சத்தியினின்று காதமாய்த் தோன் றுதலின் பிறவி பெண்ணிடத்தாவன் என்றவாறு.

'அநக நாடகற்கும் எம் அன்ண மணவி தாய் மகள்' என்றமைபோலச் சிவத்திற்குச் சத்தி தாயானமை காண்க.

வெள்ளடையான் - வெள்ளடையாகிய சிவம். வெள்ளடை - வெட்டவெளி; ஈண்டுப் பராகாயம்.

இரு மா மலாகள் அடை ஆரக் கமழ் குழலார் - மிகப் பெரிய பூவினின்று உண்டான கள்ளடைதலால் மிகக் கமழ்கிற கூந்தலேயடைய பெண்கள. இரு மா மலர்-ஒரு பொருட் பன்மொழி. அடை - அடைதலால். அடை -முதனிலேத் தொழிற்பேயர், ஏதுப் பொருண்மைக்குரிய உருபேற்கும் தொகையாயிற்று.

மனம் அள் என்பத&ன அள்மனம் என மாறுக. அள் மனம் - செறிந்த மனம்.

அரவகலல்குலார்பால் ஆசை நீத்தவர் மனத்தே உறைபவனுயினும், சிருட்டியைத் திருவுளத்தெண்ணி உமையொருபாகனுகவும் சத்தியிடமிருந்து தோன்றுபவ ஞக்வும் விளங்குவார் என்பது கருத்து. பிறவிபெண் ஆம் - பிறவிபெண்ணிடத்து ஆவண என்க. ஆம் என்னும் செய்யுமென்முற்று அடையான் என்னும் ஆண்பாற்பெயாக்கு முடிபாயிற்று. (275)

பெண்ணெரு பெண்ணேப் புணர்ந்திடும் பேதமை பெண்ணிடை ஆணும் பிறந்து கிடந்தது பெண்ணிடை ஆணென் பிறப்பறிந் தீர்க்கின்ற பெண்ணுடை ஆணிடைப் பேச்சற்ற வாறே 1159

இம் - எனின், நகைச்சுவை தோன்றப் பிறிது மொழிதலாக, சிவம் சத்தியுள்ளும், சத்தி சிவத்துள்ளும் ஒருபாதியாயும் விளங்குதலே விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: பெண் மற்றெரு பெண்கோப் புணரும் பேதமையால், பெண்ணிடத்து ஆண் பிறந்து கிடந்த தாம். பெண்ணிடத்துத் தான் ஆணென்கிற பிறவியின் தத்துவத்தை உணர்ந்து, அணேத்தையும் தம்மிடைச் சேர்த்துக்கொள்ளுகின்ற பெண்ணே ஒருபாகமுடைய ஆணிடத்துப் பேசுதலற்ற மௌன நிலே விளேவதாம் என்றவாறு.

பெண் - திருவருட்சத்தி. ஒருபேண் - சிவம். சிவம் திருவருளேயே திருமேனியாகக் கொண்டிருத்தலின் பெண்ணுயிற்று. ஆகவே அருளும், அருளுபவனும் கூடுகின்ற கூட்டம் பெண் ஒரு பெண்ணேப் புணர்க்த தூம். இங்ஙனம் புணர்வது பேதைமையாலாம். பேதமை-தூம். இங்ஙனம் புணர்வது பேதைமையாலாம். பேதமை-தூம். இங்ஙனம் புணர்வது பேதைமையாலாம். பேதமை-அறியாமை. பேதித்து சிற்றல் என இரு பொருள்படும் அறியாமை என ககைப்பொருள் தோன்றினும் உண்மைப் அறியாமை என ககைப்பொருள் தோன்றினும் உண்மைப் அறியாமை வகத்தைப் பேதித்து கிற்பதற்காகவே என்ப தாம். சிவம்சத்தியைத் தன்னிற் பிரித்து மீட்டும் கூடுதல் ஐந்தொழிலாற்றற்காக என்பதை உணர்த்தியவாரும்.

பெண்ணிடை - உடையாளாகிய சத்தியினிடத்த:. ஆணும் - சிவமும், பிறந்து கிடந்தது - தோன்றி விளங்குவதாயிற்று. '' உடையாள் நடுவுள் நீயிருத்தி '' யென்றமை காண்க.

சிவமும் சத்தியும் உடையாளுன்றன் ஈடுவிலும், நீ உடையாள் ஈடுவுளும் இருக்கின்ற நிலேயைப் பென் ணிடை ஆன் என் பிறப்பறிந்து ஈர்க்கின்ற பெண்ணுடை ஆணிடைப் பேச்சற்றது என்பதால் விளக்கியவாரும் தோற்றக்காலத்துப் பெண்ணிடை ஆணும், ஒடுக்கக் காலத்துப் பெண்ணுடை ஆணுமாக அறிந்து பேச்சற்ற வாரும் என முடிபுகொண்டு பொருள்விரிக்க. ஈர்க்கின்ற எற்கின்ற, பேச்சு அறுதலாவது மனத்தால் தியானிக்கப் படுதலன்றி வாயால் சொல்ல முடியாமை.

இங்ஙனமன்றிப் பெண்ணுடை' ஆணென் பிறப்பு அறிந்தீர்க்கின்ற பெண்ணுடை ஆணிடைப் பேச்சற்ற வாறே எனப் பாடங்கொண்டு 'பிறப்பறிந்து - உயிராகிய எனது பிறப்பை அகற்றும் செவ்வி அறிந்து. ஈர்க்கின்ற -திருவடிக்கு ஆளாக்குகிற. பெண்ணுடை ஆண் (அறிந்தால்) - அருளே திருமேனியாகவுடைய சிவத்தின் உண்மையை உணர்ந்தால், பெண்ணுடை ஆணிடைப் பேச்சு அற்றவாறு - பெண் ஆண் என்ற பாற்பாகுபாடு பற்றிய பேச்சே அற்றுவிடும் என உரைப்பாரும் உளர். அதிகாரம் ஆதார ஆதேயமாக, சிவசத்திகள் ஆதார ஆதேயமாக இருத்தலே முறையே உணர்த்துகின்றுர் ஆதலின் பரிற்பாகுபாடு பற்றிய பேச்சே ஒழியும் என்ற முடிவுபொருந்துமா என்பதை ஆய்ந்துகொள்க. (276)

பேச்சற்ற நற்பொருள் காணும் பெருந்தகை மாச்சற்ற சோதி மணேன்மணி மங்கையாங் காச்சற்ற சோதி கடவு ளுடன்புணர்ந் தாச்சென்ற னுட்புகுந் தாலிக்குந் தானே 1160

இம் - எனின், சிவம் சத்தியுடன் கலக்து என்னுட் புகுக்து மகிழ்வுதரும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

, இ - ள்: உரைகடந்த நற்பொருளாகக் காணப் படும் குற்றம் அற்ற ஒளிவடிவாகிய பரம்பொருள், மஞேன்மணி மங்கையாகிய சினமற்ற ஒளிக்கடவுளுடன் கூடி, அடியேன் மனத்துள் தானே புகுந்து, களிப்பூட்டுவ தாயிற்று என்றவாறு.

நற்பொருள் பெருந்தகை சோதி மங்கையாம் சோதிக்கடவுளுடன் புணர்ந்து ஏன்றன் உள் தானே புகுந்து ஆலிக்கும் ஆச்சு எனக் கூட்டுக.

உரை மனம் கடந்துநின்ற ஒருவனே அனுபவிக்கின்ற பொழுது இங்ஙனமிருந்தது என்று சொல்லி அனுபவிக்க முடியாது. ஆதலான் பேச்சற்ற நற்பொருள் என்றுர். அகவின்பமாகிய சிற்றின்பமும் அங்ஙனம் நுகரப்படுவ தாகலின் நற்போருள் என்றது. காணும் பேருந்தகை -அங்ஙனம் கடந்து நின்றதாயினும், ஆன்மாக்கள் மீது வைத்த கருணேயால் அவர்களேக் காணச் செய்து தானும் காணும் எளிவந்த கருணேயாகிய பெருந்தகுதியாளன். மாசற்றசோதி - பௌதிகச் சோதிகளுக்கெல்லாம் களங்க மம், தேய்தலும், வளர்தலும், மறைதலும் முதலான மாசுகளுள. இறைவற்த அவையொன்றும் இல்ஃலயென்றவாறு. இவை முன்றும் இறையை உணர்த்துவன.

மனுன்மணி மங்கையாம் காசு அற்ற சோதிக் கடவுள் - மனுன்மணி சதாசிவசத்தியாய் அறிவே உருவாயவள். காச்சு - சினம். காசு - குற்றம் எனலு மாம். காசு காச்சு ஆயிற்று. சத்தியும் ஒளிவடிவின ளாதலின் சோதிக்கடவுள் என்றது.

நீரும்நீரும் கலந்தாற்போல்வது யாசற்ற சோதியும் நாச்சற்றசோதியும் கலந்த கலப் பென்க. தானே புகுந்து என்றது கருணேமிகுதியால். ஆச்சு என்பது ஆயிற்று என்பதன் மருஉ. ஆலிக்கும் - களிப்பிக்கும். (277)

ஆலிக்குங் கன்னி அரிவை மனேன்மணி பாலித் துலகிற் பரந்துபெண் ணுகும் வேஸேத் தலேவியை வேத முதல்வியைப் பாலித் தொருவன் உகந்துநின் முனே.

1161

- இம் எனின், அடோத்திற்கும் ஆதாரமாகஙின்ற அம்மையைப் பாலித்து நிற்பன் சிவன் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள்: இவ்வண்ணம் களிக்கும் கன்னியாகிய அரிய மனுன்மணி அணேத்துயிரையும் பாதுகாத்து, உலகில் எங்கும் பரந்து பெண் வடிவாவள். இங்ஙன மாய பஞ்சகிருத்ய பரமகாரணியை, வேதமுதல்வியைப் போற்றி ஒப்பற்ற சிவம் மகிழ்ந்துநின்றது என்றவாறு.

உலகில் பெண் நுகப்பரக்தவள் பராரத்தி; அவளே ஐந்தொழிற்கும் அடிப்படையானவள்; அவளே வேத முதல்வீ; அவகாக் கலக்து போற்றி நிற்பது பரசிவம் என்பது கருத்து.

கன்னி-அழியாத்தன்மை உடையவள். கடவுளுடன் புணர்ந்தால் இப்பரையினும் கன்னியாளள் என்பதாம்.

அருமை - ஞானிகட்கன்றிப் பிறரால் எய் நதற்கு அரியவள் என அருமைதோன்ற நின்றது. பாலித்து -பாதுகாத்து, வேலே - பஞ்சகிருத்தியங்கள். உகக்கு -மகிழ்ந்து. (278)

உகந்துநீன் முன்நம்பி ஒண்ணுதற் கண்ணே டுகந்துநின் முன்நம் முழைபடிக நோக்கி உகந்துநின் முன்இவ் உலகங்கள் எல்லாம் உகந்துநின் முன்அவடன்மே டொகுத்தே. 1162

இம் - எனின், இறைவன் இறைவியோடு கலக்து உலகம் போற்ற உகக்திருக்த ஙி≿லயை உணர்த்து நல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குணநிறை பொருளாகிய சிவம் ஒயி பொருந்திய நெற்றியோடு கூடிய கண்ணெத்த சத்தி யோடு மகிழ்ந்துநின்முன்; ஆன்மாக்களாகிய நம்மிடம் எழுந்தருளத் திருவுளங்கொண்டு அங்கனம் மகிழ்ந் திருந்தான்; உலகங்கள் அனேத்தையும் காக்க மகிழ்ந் தனன்; பராசத்தியின் தோள்களேத் தழுவிப் போகியா யிருந்தனன் என்றவாறு. ஒண்ணுதல் ஆகுபெயர்; சத்தி, கண் - உவம ஆகுபெயர்; சத்தி, ஒண்ணுதற்கண்ணேடு என்பதணே ஒரு தொடர் ஆக்கி நெற்றிக்கண்ணேடு என்பாரும் உளர். ஈண்டு நைப்புணராமை நாடுக. நம் உழை -நம்மிடம்; என்றது பரிபாகமுற்ற ஆன்மாக்களாகிய நம்மிடம். புக - உள்ளத்துறைய.

அவள்தன் தோள் தொகுத்து - சத்தியின் தோள் கவேத் தழுவி. 'போகியாயிருந்து உயிர்க்குப் போகத்தைப் புரிந்தான்' என்பதாம். (279)

குத்து முலேச்சி குழைந்த மருங்கினள் துத்தி விரிந்த சுணங்கினள் தூமொழி புத்தகச் சிறடிப் பாவை யுணர்விணத் தொத்த கருத்துச் சொல்லகி லேனே.

1163

இம் - எனின், பராசத்தி உயிர்களுடன் கலக்திருக் கின்ற கிலேயை வியத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அண்ணுக்து ஏக்திய முஃயிஃனயும், குழைக்த இடையினேயும், புள்ளிகளோடு பரவிய சுணங் கிஃனயும், தூய்மை மொழியிஃனயும், மயிஃறகு போல மென்மையான சிறிய அடிகளேயும் உடைய பாவைபோல் வாள் ஆகிய பராசக்தி எமக்கு உணர்வைத் தொகுத்த திருவுள்ளக் குறிப்பைச் சொல்லமாட்டே ஐயினேன் என்ற வாறு.

பராசத்தி எமக்கருளிய ஞானக்குறிப்பை கவிலும் ஆற்றலிலேன் என்பது கருத்து, மருங்கு - இடை. துத்தி -பொறி. கணங்கு - தேமல். புத்தகம் - மயில் இறகு. தொத்த - தொகுத்த என்பதன் திரிபு. (280) சொல்லவொண் ணுத அழற்பொதி மண்டலஞ் சொல்லவொண் ணுது திகைத்தங் கிருப்பர்கள் வெல்லவொண் ணுத விணேத்தனி நாயகி ் மல்லவொண் ணுத மனேன்மணி தானே 1164

இம் - எனின், அம்மையினுற்றல் அளவற்றதென வியத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உரையளவு கடந்துகின்ற சோதிமண்டல மாய் ஞானிகளும் சொல்லமாட்டாது மயங்கி கிற்பார்கள். யாராலும் வெல்லமுடியாத பஞ்சகிருத்ய பரம காரணியா வாள். அவளதான் இறுகப்பற்ற முடியாத மனுன்மணிச் சத்தியாவாள் என்றவாறு.

மல்ல - கட்ட. மல் - குறுக்காகக் கட்டும்கட்டு. வெற்றிகொள்ள என்பாரும் உளர். முன்னடியில் லெல்ல வொண்ணுத என்றிருத்தல் நோக்குக. (281)

தானே இருநிலந் தாங்கிவிண் ணுய்நிற்குந் தானே சுடுமங்கி ஞாயிறுந் திங்களுந் தானே மழைபொழி தையலு மாய்நிற்குந் தானே வடவரைத் தண்கடற் கண்ணே. 1165

இம் - எனின், அவளே பார்முதல் அஊத்தும் ஆவள் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அம்மையே பெரியநிலமுதற் பூதங்கஃரத் தாங்கி ஆகாயமாய் நிற்பவள்; சோமசூரியாக்கினியாக இருப்பவள்; மழையைப் பொழிவிக்கின்ற பெண்ணுக இருப்பவள்; கடற்கண்ணே குறுக்காக விளங்கும் இமய மாக இலங்குபவள் என்றவாறு. ஆகாயமே அணத்துப் பூதங்கட்கும் ஆதாரமாதலின் விண்றுய் நிற்கும் என்றது. ஒளிப்பொருள்களும், மழை யும், மஃயும் தானே ஆவள் என்பதாம். டவரை-மேரு; இமயமுமாம். (282)

கண்ணுடை யாளக் கலந்தங் கிருந்தவர் மண்ணுடை யாரை மனித்தரிற் கூட்டொணுப் பண்ணுடை யார்கள் பதைப்பற் றிருந்தவர் வீண்ணுடை யார்களே மேலுறக் கண்டே. 1166

இம் - எனின், பராசத்தியை உணர்ந்தவர்கள் மக்க ளல்லர்; தேவர்களிலும் மிக மேலானவர் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கருணேக் கண்ணுடைய பராசத்தியைக் கூடி மதிமண்டலத்துக் களித்த ஞானிகள் மண்ணுலகத் தவராயினும் அவர்களே மனிதர்கள் என்றெண்ணற்க, அவர்கள் தேவர்களினும் மேலாகக் கண்டு தெய்வகுணம் படைத்தவர்களாக நடுக்கற்றிருந்தவர் ஆவர் என்றவாறு.

கண் - கருணக்கண், கலந்திருந்தவர் - தியான வன்மையால் அசையாது மதிமண்டலத்தில் செஞ்சோதி யாய்க் கண்டிருந்த ஞானிகள். இருந்தவராகிய மண் ணுடையாரை என்க் கூட்டுக.

பண்-பண்பாடு, இதய்வகுணம், பதைப்பு - நடுக்கம்; என்றது மனத்தின் சலனத்தை, விண்ணுடையார்களே மேலுறக் கண்டு - விண்ணுடையார்களினும் மேலுறக் கண்டு என வேற்றுமை மயக்கம், (283) கண்டெண் டிசையுங் கலந்து வருங்கன்னி பண்டெண் டிசையும் பராசத்தி பாய்நிற்கும் விண்டெண் டிசையும் விரைமலர் கைக்கொண்டு தொண்டெண் டிசையுந் தொழுநின்ற கன்னியே 1167

இம் - எனின், பராடத் திரர்வவியாபி என்பதை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அன்கோ, இவ்வண்ணம் காணப்பேற்று எண்டிசையும் வியாபித்து நிற்கும் கன்னியாவாள்; அநாதி காலர்தொட்டே, எங்கும் பரவிநிற்கும் பராசத்தியாவாள்; அவளே எட்டுத் திசைக்கண் வுள்ளாரும் மணமலர்களேத் தாங்கி தோத்தரித்து நின்று தொழுவர் என்றவாறு-

கண்டு - இவ்வண்ணயாக அண்த்துயிர்களேயும் கரு விருந்து படைத்து எனலுயாம். கலந்து வருதல் - உயிர்க கோடு ஒன்ளுயிருத்தல். பண்டு - அநாதியாம். எல்லா வுயிரினும் வேருக நின்று அவர்கள் செய்யும் விணகளேக் கண்டு தணவியாயிருப்பள் என்பதனேப் பராசத்தியாய் நிற்கும் என்பதனை லருளியவாறு. எண்டிசை என்பது இடவாகு பெயராகத் திசைக்கண்ணுள்ளான உணர்த்திற்று. எண்டிசையும் விரை மலர்க் கைகொண்டு விண்டு. தொண்டு என்புசையும் தொழுநின்றகன்னி எனக்கூட்டுக. தொண்டு - தொண்டு தொண்டு - தொண்டர்களாக. (284)

கன்னி ஒளியென நின்றவிச் சந்திரன் மன்னி யிருக்கின்ற மாளிகை செந்நிறஞ் சென்னி யிருப்பிடஞ் சேர்பதி குறுடன் பன்னி யிருப்பப் பராசத்தி யாமே. இம் - எனின், அம்மையின் இருப்பிடமும், அவள் பூரண கலே கரை டன் விளங்குமிடமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஒவியாக நின்ற இச்சந்திர**ுகிய கன்னி** நிகேபெற்று எழுந்தருளியிருக்கின்ற மாளிகை செந்நிற முடையநாம்; அவள் இருப்பிடம் சென்னியாகும். அவள் அங்குப் பதினுறு கணேகளுடனும் போற்ற இருக்கப் பசபாத்தியாவாள் என்றவாறு.

கன்னியாகிய ரக்தி வசிக்கும் சந்திரமண்டலத்தை மளாவியுள்ள மாவிகை செந்நிறம் பொருந்தியதாகும். அதன் தல்பாகிய இருப்பிடத்திலே பதினுறு கலேகளுடன் பலரும் பன்ன இருக்க பராசத்திய வாள் எனக் கூட்டிப் போருள காண்க. கன்னி மாளிகை, ஒளியென நின்ற இச்சந்திரன் மன்னி இருக்கின்ற மாளிகை எனத் தனித் தனிக் கூட்டுக்.

கன்னி மாவிகை - நித்திய கன்னியாகிய பராசத்தி யெழுந்தருளியிருக்கும் மாவிகை; என்றது சரீரத்துள்ள மனமாகிய மாவிகையை, ஒளியேன நின்ற இச்சந்திரன் மன்னி இருச்கின்ற மாவிகை-ஒளிப்பொருளான சந்திரன் பொருந்திய மாவிகை. பிரமரந்திரத்தை ஒட்டி மதி மண்டவம் இருத்தலானும் அதில் கன்னியாகிய சத்தி உறைத வனும் இங்ஙனம் அருளியது. உடலும் இதயமு மாகிய இவற்றின் நிறம் செம்மையாயிருத்தலிற் செந்நிறம் என்றது.

அந்த பாளிகையிலும் செ<mark>ன்னி இருப்பிடமாம்,</mark> சென்னி - த&ு. மாளிகையிலுறை**கிற** க<mark>ன்னி பதினுறு</mark> கணேகளுடன் இருப்ப அவள் பராசத்தியாவள் என்பதாம். தண - சகஸ்திராரம் என்னும் மதிமண்டலம். பன்னி என்ற செய்தெனெச்சத்தைச் செயவெனெச்சமாக்குக. பன்ன - தோத்திரிக்க. (285)

பராசத்தி யென்றென்றும் பல்வகை யாலுந் தராசத்தி யான தஃப்பிர மாணி இராசத்தி யாமள வாகமத் தாளாகுங் குராசத்தி கோலம் பலவுணர்ந் தேனே. 1169

இம் - எனின், சத்தியின் பல கோலங்க<sup>தோ உணர்க்</sup> தமை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பராசத்தி, பலவகையிலும் எல்லாவற்றை யும் என்றென்றும் தாங்கிரிற்கும் சத்தியாய் முதன்மை யான அளவையாயிருப்பவள்; இரவின்கண் விளங்கும் சத்தியாய் உருத்திரயாமளம் என்னும் ஆகமத்தால் உணர்த்தப்பெறுபவள்; குருவாகிய சத்தி அவளது வடி வங்கள் பலவற்றையும் அறிக்தேன் என்றவாறு,

என்றென்றும் பல்வகையாலும் தராரத்தி - அவ்வட் பொருள்களின் நிலக்கேற்ப அவைகளே என்றைக்கும் தாங்கிநிற்கும் சத்தி. தராசத்தி - தரிக்கும் சத்தி. தரித தல் - ஆதாரமாதல். பிரமாணம் - அளவை. தஃப்பிரமா ணம் - தஃயாய அளவை. தஃப்பிரமாணி - தஃயாய அளவை வடிவினள். தஃயாய அளவை - பிரத்யட்சம் (காட்சியளவை). உலகங்களினத்தையுக் தாங்கிக் காட் சிக்குப் புலனுக விளங்குபவள் அன்னே. அஃதாவது பிரத் யட்ச சத்தி என்பதாம். இரா சத்தி - காளியான ஙிஃயில் ஙிசாசுங்யாதஃ ஞாபகப்படுத்தியது. 'யாமம் வயிரவர் ஏத்தும்பொழுது ' என்பதும் காண்க. யாமள ஆகமம் - சத்தி வழிபாட்டு முறைகளேக் கூறும் ஆகமம். ஆகமத்தாள் - ஆகமத்தின் கண் விளங்குபவள்.

ருராசத்தி. குரு + ஆ + சத்தி - குருவாகிய சத்தி₄ சத்தியே ஆசாரியனுக எழுந்தருளி அருச் வழங்குதலிற் கூறியது. கோலம் - வடிவம். (286)

உணர்ந்துல கேழையும் யோகினி சத்தி உணர்ந்துயி ராநிற்கு முன்னதன் ஈசன் புணர்ந்தொரு காலத்துப் போகம தாகி இணந்து பரமென் றிசைந்தது தானே.

1170

இம் - எனின், உலகங்க‰த் தோற்றிவிக்குமுன் பரத்தோடு இஃணந்து பராசத்தியாயிருத்தஃ உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : திருவுளத்துச் சங்கற்பித்து உலகே**ழையும்** கிரியா சத்தியாக நின்று அறிந்து படைப்பதற்கு முன், அதண இறைவன் கூடிய ஒருகாலத்துப் போக மூர்த்**தி** யாய் இணேந்து நிற்க, இச்சத்தியே பராசத்தி **என்று** இசைந்திருந்தது என்றவாறு.

உணர்ந்து - திருவுள்ளத்துச் சங்கற்பித்து. யோகினி சத்தி - கிரியாசத்தி. உலகேழையும் உணர்ந்து உயிரா நிற்குமுன் - உலகணத்தையும் அவரவர் பரிபாக நிலேக் கேற்பப் படைப்பதற்குமுன். உயிர்த்தல் - தோற்று வித்தல். அதன் ஈசன் - அச் சத்தியின் தஃவனுகிய சிவம் புணர்ந்த ஒருகாலத்துப் போகமது ஆகி - கூடிய ஒரு காலத்துப் போகசத்தியாகி. புணர்ந்த என்பதன் பெய ரெச்சத்தின் அகரம் விகாரத்தால் தொக்கது. இஃனந்து -சிவத்தோடு இரண்டறக் கலந்து. பரம் என்றிசைந்தது என்க. (287)

இதுவப் பெருந்தகை எம்பெரு மானும் பொதுவக் கலவியும் போகமு மாகி மதுவக் குழலி மனேன்மணி மங்கை அதுவக் கலவியுள் ஆயுழி யோகமே

1171

இம் - எனின், சிவமும் சத்தியும் நிற்குநிலே யுணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆராயுமிடத்து சத்தியாகிய இதுவும், பெருந்தகையாகிய எம்பேருமானும் பொதுவாகியும், அக்கலவியும் அதன் பயனுமாகியும், தேன் நிறைந்த கூந்தலே உடையவளாகிய மனுன்மணி மங்கை அச் சிவத்துடன் கலவியுள் ஆயவிடத்து யோகமாக விளங் தவர் என்றவாறு.

இது என்பது சத்தியையும், அது என்பது சிவத்தை பும் உணர்த்தின. இகரம் சத்தியட்சரம், அகரம் சிவாட் சரம் ஆதலால் இது அது என்பன முறையே சத்தி சிவங் கின உணர்த்துவனவாயின. மதுவக்குழலி என்பதில் அகரம் ஆறனுருபு; சாரியையுமாம். ஆயுழி - ஆராயு மிடத்து.

சத்தியும் சிவமும் கலவியும் அதன் பயனும் போன்று விளங்குவர் என்பதாம். (288) யோகநற் சத்தி ஓளிபீடந் தூஞைம் யோகநற் சத்தி ஒளிமுகந் தெற்காகும் யோகநற் சத்தி உதர நடுவாகும் யோகநற் சத்திதாள் உத்தரந் தேரே.

1172

இம் - எனின், யோகசத்தியின் விராட்சொருப ஙிலே ுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : யோகரத்திக்கு ஒளியே பீடமாம்; தெற்கு கோக்கிய முகமாம். வயிறு உலகநடுவாம். திருவடி டடக்கு ஆகும். தேர்வாயாக என்றவாறு.

யோகாத்தியின் காற்பக்கம் வடக்கு; தஃப்பக்கம் தெற்து; நடு வயிறு; ஒளி பீடம் என்பது கருத்து. ஒளி -குரியன் சக்திரன் அக்கினி என்பன. விசுவமே சத்தியின் கூதிவன்று தேர்வாயாக என்பாதம். (289)

தேர்ந்தெழு மேலாஞ் சிவனங்கி யோடுற வார்ந்தெழு <mark>மாயையு ம</mark>ந்தம தாய்நிற்கும் ஓர்ந்தெழு **விந்துவும் நாதமும்** ஓங்கிடக் கூர்ந்தெழு கின்றுளள் கோல்வின் தானே 1173

இம் - எனின், ுத்தி முணேத்தெழ நாதவிந்துக்கள் தோன்றுதலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : எல்லாவற்றினும் மேலாகத் தெளிக்து எழுகின்ற சிவபரம்பொருள் அங்கிபோல்வதாய சத்தி பொருக்த ஒழுகியெழுகின்ற மாயையும், அதற்கு அக்த மாகிய ஆராய்க்து எழுகின்ற விக்துநாதங்கள் ஓங்கத் திரண்ட உளயலே அணிக்த பராசத்தி முணத்தெழு கின்றனள் என்ற வாறு. தோந்து எழும் மேலாம் சிவன்; உலகில் தாமுதல என்பார் பலரின் முதன்மைகளேயும் ஆராய்ந்து, அம் முதன்மைக்கு ஒவ்வோராற்குன் இழுக்குண்மையைப் பிரபல சுருதிகளானும் அகமங்களானும் புராணங்க ளானும் தெளிந்து இதுவே முதலேன எழும் மேலாகிய சிவன் என்க. அங்கியோடுஉற - அங்கியோடு ஒப்பாகப் பொருந்த; என்றது அக்கினியில் சூடுபோலச் சத்தி பிரிவற்றுச் சமவாயமாய்ப் பொருந்த.

வார்க்கு எழு மாயையும்; வார்தல் - ஒழுகுதல். நெற்ப்படுதல். வார்க்குழு மாயை - கெறிப்பட்டெழு கின்ற மாயை; என்றது. சிலத்தீனின்று சத்தீயும் அத னின்றும் காத விக்துக்களும் அதனின்று மாயையும் தோன்றநிற்றல்.

இம்முறையையே அந்தமநாய் நிற்கும் ஓர்ந்தெழு விந்துவும் நாத மம் ஓங்கிட என்றது. அந்தமதாய் -முற்கூறிய மாயைக்கு ஒடுக்குமிட பாய். இவ்வண்ணம் சிவமாய் ஆதிசக்தியாய் நாதவிந்துவாய் மாயையாய் மிக்கெழுகின்றவள் சத்தியே என்பதுணர்த்தியவாறு. கோல் - திரட்சி. கோள்வின்; அன்மொழித்தொகை, திரண்ட விளயிண் உடையாளாகிய சத்தி. (290)

தாணு வாறெட்ட தாம்பரைக் குண்கிசை தாணு வாறுமீ ரேழுஞ் சமைகலே தாணு விந்து சகமே பரமெனுந் தாணும் பரவா தீனயெனத் தக்கதே. 174

இம் - எனின், அம்மை எழுந்தருளியும், கலந்தும் உள்ள இடங்கள் இவையெனல் நுதலிற்று. இ - ள்: பராசத்திக்கு, ஆறு ஆதாரங்களும், எட்டு யோகரிஸ்களும் உள்ளப்படுகிற இடங்களாம். அங்ஙனமே சத்தியயமான ஆறு வழிகளிலும், பதினன்கு உலகங் களிலும், கலேவடிவாகச் சமைந்த விந்துவிலும், உலகத் திலும், பரத்திலும் தான் கலந்திருப்பள். இங்ஙனம் அவள கலந்திருக்கும் நிலேயே பரவாதனே எனத் தக்கதாம் என்றவாறு.

தானை ஆறு, எட்டு பரைக்கு உள் மிசை ஆம்; சத்தி வடிவான ஆருதாரமும் யோகாங்கள் எட்டும் சத்திக்கு உள்ளப்படுகின்ற இடமாம். மிசை - இடம். ஆறு எட்டு என்பன எண்ணுகுபெயர்கள்; என்றது ஆறு ஆதாரங் களிலும் சத்தி முறையே ஐடராகினி, குண்டிலினி, ராகினி, லாகினி, காகினி, லாகினி ஆக வீற்றிருக்கிருர். அங்ங னமே யோகஙிலே எட்டிலும் வாமாதி சத்திகள் வீற்றிருக் கிருர்கள். ஆதலால் இங்ஙனம் கூறியதாம். உள்மிசை -தியானிக்கப் படுகின்ற இடம். விணத்தொகை.

தானை ஆறும் ஈரேமும் சமைகல் - தான் எழுந் தருளியிருக்கின்ற ஆறும், பதிஞன்கு புவனங்களும் கலேயால் சமைந்தவை. ஸ்ரீ வித்தையில் நடுவில் முக் கோணத்தைச் சுற்றியுள்ள சட்கோணமும், அதற்கு வெளியிலுள்ள அந்தர்தசாரம் பகிர்த்தசாரம் இவற்றை யடுத்து விளங்குவது.ன சதுர்த்தசாரத்தைக் குறிப்பதாம். இது கலேயின் காரியமான அநுஸ்வாரம் விஸர்க்கங்க ளாகிய ஈரொலியும் இல்லாத பதினைகு ஸ்வரங்களோடு விளங்கும் பதினைகு உலகங்களுக்கும் காரணமாக இருக்கும். இவையணத்தும் தேவியின் வியாபகங்களே யாதல் அறிக. ஆறு - அகம், புறம், அகப்புறம் ஆன நால்வகை அவ்வாறு சமயங்கள். இவையினத்தும் சத்திமயம்.

பரவாதண - பரவாசணே. இங்ஙனம் எல்லாம் சத்தி மயமாக உணர்தல் பரவாசணேயாம். அபரவாசணே யாகிய உலகம், உடல் யோகம், தரிசனம் என்ற சாமான்ய ரிலே ரீங்க, எல்லாம் அவள் என்ற வாசண மேனிலேக்கு வாயிலாம் ஆதலின் இது 'பரவாதணே யெனத்தக்கது' என்ளுர்கள். வாசணே உபகாரப் படுதலேக் காண்க. இங்ஙனன்றித் தடையெனப் பொருள் கொண்டு இடர்ப் படுவாரும் உளர்.

தக்க பராவித்தை தானிரு பானேழிற் றக்கெழு மோருத் திரஞ்சொல்லச் சொல்லவே மிக்கிடும் எண்சத்தி வெண்ணிற முக்கண்ணி தொக்க கதையோடு தொன்முத்திரை யாளே, 1 175

இம் - எனின், ஸ்ரீ வித்தியாசக்கரத்திற்கும் பா தேவதைக்கும் அபேதம் சொல்லுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அஃரத்தினும் தக்க பராவித்தையானது இருபத்தேழு கோடுகளில் அமைவதாம். அங்கு எழுகின்ற ஒரு ருத்ரமாகிய மந்திரத்தைச் செபிக்க எண் சத்திகள் வெளிப்படுவர். வெண்ணிற முடைய முக்கண்ணும் கைதயும் அபயமுத்திரையுங் கொண்டருளும் பரையின் வடிவமே சக்கரம் என்றவாறு.

பராவித்தை - பராசத்திவடிவாய ஸ்ரீ வித்தை. இரு பான் ஏழிற்று - இருபத்தேழு கோடுக‰க் கொண்டது; என்றது ஸ்ரீசக்கரம் ஒன்பது முக்கோணங்கட்கும். ஒன் வொன்றுக்கு மூன்று கோடுகளாக இருபத்தேழு கோடுக ளாகிய வரையால் ஆனது நாற்பத்து முக்கோணமாகிய ஸ்ரீ சக்கரம். ஸ்ரீசக்கரத்தையே பராவித்தை என்று அருளியது. ஸ்ரீ வித்யா சக்கரத்தை அமைத்து, அங்கு எழும் ஓர் ருத்திரத்தைச் சொல்லச் சொல்ல முக்கண் வி முத்திரையாள் மிக்கிடும் என முடிக்க.

அங்கு எழும் என்பது எதுகை கோக்கி அக்கெழும் என்<u>ர</u>ுயிற்று. ஓர் ருத்திரம் - ஸ்ரீவித்யாமக்திரம். சொல்ல நிசால்ல - செபிக்க.

ஒளிவடி வான பிக்துவைச் சுற்றியுள்ள திரிகோணத்தையடுத்து விளங்கும் வசுகோணமாகிய எட்டுக் கோண சக்கரத்துள் வசினி, காமேஸ்வரி முதலான வடிக் தேவதைகள் எண்மரும் வெளிப்படுள். சக்கரம் முழுையும் வெண்ணிறமான முக்கண்களேயும் கதை, அபய வரத முத்திரைகளேயும் உடைய பராசத்தியின் வடிக் மாரம் என்பதாம். விரிவை வரிவல்யாரகசியம் முதலிய நூல்களிற் கண்டு, குருமுகமாக விதிப்படி கேட்டுள்

முத்திரை மூன்றின் முடிந்தமெய்ஞ் ஞானத்தால் அத்துவ மாயல்ல வாய சகலத்தள் வைத்த பராபர ஞய பராபரை சத்தியு மானந்த சத்தியுங் கொங்கே. 1176

இம் - எனின், சத்தி அத்துவிதமாயும் அல்ல வாயும் இருக்கு நிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : திரிபுடி ஞானமாகிய அடையாளத்தின் முடிந்த நில்யாகிய உண்மை ஞானத்தால், இரண்டறக் கலந்து அருவாயும் வேருயுள்ள சகலத் திருமேனியாயும் இருப்பவள். தன்னுள்வைத்த சிவமேயாய சிவை. சத்தி யும் ஆனந்த சத்தியுமாக மணந்தநிலே அவரது ஆம் என்றவாறு.

முத்திரை மூன்றின் - சுவைப்பானும், சுவைக்கப்படு பொருளும், சுவையும் ஆய அடையாளம் மூன்ருல். முடிந்த மெய்ஞ்ஞானம் - தொடக்கத்து மூன்ருய் நின்று நுகர்ச்சி யால் ஒன்றி வேறற்று அழுந்தியபோது ஒன்றுப் முடிந்த மெய்ஞ்ஞானம்.

அத்துவமாய் - சுவைப்பாளுகிய ஆன்மாவோடு அத்துவிதமாய், அறிவாய் ஒன்றி. அல்லவாய சகலத் தள் - திரிபுடி முத்திரையால் நுகரும்போது கேருய சகளத் திருமேனியுடையாள். அல்லவாய் அச கலத்தள் எனப் பிரித்து, வேருய் ஹச கல ஹரீம் என்னும் மந்திர வடிவானவள் என்பதே மந்திரநூல் மரபாதல் தெளிக.

வைத்த - சங்காரகாலத்துக் கரந்து தன்னுள்வைத் தும், சிருட்டிக் காலத்துத் தம்மின் வேருகவைத்தும் இருக் கின்ற. பராபரஞய பராபரை - சிவபரம்பொருளாகிய சிவை; என்றது சிவசத்திகளின் ஒன்றுன இயல்பு உரைத்தது.

சத்தி. ஆனந்த சத்தி. சத்தி ஆதாரம்; ஆனந்தம் ஆதேயம்; இரண்டின் சேர்க்கையைக் கொங்கு என்று அருளியது. கொங்கு - மணம். ஈண்டு மூக்கினனுபவ மாகிய மணத்தை விட்டுக் குறிப்பாகச் சொல்லோற் றுமையால் கலப்பிற்குப் பெயராயிற்று. சத்தியாகிய பொருட்டன்மை ஆனந்தமாதலின் அதஃரயும் ஆனந்த சத்தியெனப் பொருளுக்கும் அதன் தன்மைக்குமுள்ள ஒற்றுமை நயம்பற்றி உரைத்தார். (293)

கொங்கீன்ற கொம்பின் குரும்பைக் குலாங்கன்னி பொங்கிய குங்குமத் தொளிபொ ருந்தினள் அங்குச பாச மெனுமகி லங்கனி தங்கு மவள்மணே தானறி வாயே. 1177

இம் - எனின், அம்மையினது அருட்டிருமேனி அமைப்பும் விளங்குமிடமும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மணத்தைப்பெற்ற பூங்கொம்புபோல, குரும்பையை ஒத்த திருத்தனபாரங்களோடு கூடிய கன்னி, சிறந்துவிளங்கும் குங்துமச்சாந்தின் ஒளிபோலச் சிவந்த ஒளியோடு. அங்குச பாசங்களயும் பொருந்திய வள். கனிவோடு தங்தம் அவளது திரும்கள் அகிலம் என்றறிவாயாக என்றவாறு.

தேவி பூபுரத்தால் குழப்பட்ட ஸ்ரீசக்கரத்துள் உறைவதால் அவள் மண அகிலம் என்றருளியவாறு. அகிலம் - பூமி ; என்றது பூ புரத்தை. (294)

வாயு மனமுங் கடந்த மனுேன்மணி பேயுங் கணமும் பெரிதுடைப் பெண்பிள்ளே ஆயும் அறிவுங் கடந்த அரனுக்குத் தாயும் மகளுநல் தாரமு மாமே.

1178

இம் - எனின், சத்திக்கும் சிவத்திற்கும் உள்ள பல்வேறு முறையை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : உரையையும் மனத்தையும் கடக்க விளங்கும் மூன்மணி; பெய்களேயும் பூதகணங்கள யும் பெரிதும் தமக்கு ஏவலராகப்பெற்ற பெண்பிள்ளே; எதனேயும் தம்மளவிற் கொண்டு நுணுகி ஆராய்கின்ற பசுபோதத்திற்கு அப்பாற்பட்ட சிவபரம் பொருட்குத் தாயும் மகளும் நல்ல மணிவியுளவள் என்றவாறு.

தாயானது: சத்திதத் நவத்தினின்றும் சாதாக்கிய தத்துவவாசியாகிய சதாசிவம் தோன்றுதலின். மக ளானது; சிவ தத்துவத்தினின்றும் சத்தி தந்துவம் தோன்றுதலின். 'கல்தாரமானது: ஆதிசத்தியாய் சதா சிவத்தோடு கூடியிருக்கு உலகுயிர்களத் தோற்று வித்தலின். (295)

தாரமு மாகுவள் தத்துவ மாய்நிற்பள் காரண காரிய மாகுங் கலப்பினள் பூரண விந்து பொதிந்த புராதனி பாரள வாந்திசை பத்துடை யாளே.

1179

இம் - எனின், சத்தி உலகெலாம் நானுய் நிற்கும் வியாபகரிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பராசத்தி சிவத்திற்கு எணேவியும் ஆவள் ; சக்திதத்துவமாய் நின்று நாதவிக்துக்ககோத் தோற்று விக்கவும் செய்வள் : சிவத்தோடு ஒன்றியநிலேயில் அணேத்திற்கும் பரமகாரணி ஆவள் ; சிருட்டியை யுன்னிப் பிரிக்தபோது சிவத்தின் காரியமுமாவள். இத தகைய புணர்ப்பினேயுடையாள், நிறைக்கு விக்குரத்தி பொதிக்துள்ள பழைமைக்கெல்லாம் பழைமையான வள். அண்டங்களின் அளவாகப் பிரிக்துள்ள திரை பத்தும் உடைமையாகக் கொண்டவள் என்றவாறு. இவ்வண்ணம் சர்வலியாபியாவாள் பராசத்தி என்பதாம். (296)

பத்து முகமுடை யாள்நம் பராசத்தி வைத்தனள் ஆறங்க நாலுடன் ருன்வேதம் ஒத்தனள் ஆதாரம் ஒன்றுடன் ஓவ்கியே நித்தமாய் நின்ருளெம் நேரிழை கூரே 1180

இதுவுமது.

இ - ள் : திசைபத்தையும் முகமாக உடையாள். கம்மை உய்விக்கும் பராசத்தி. ஆறங்கம் கால்வேதங்களே கமக்காக அருளினள் ; அனேத்திற்கும் ஆதாரமாகிய பரசிவத்தோடு ஒன்றிச் சிறக்து விளங்குவாள்; எமது கேரிழையாகிய அவள் அநாதி கித்தப்போருளாவாள். இங்ஙனம் கூர்க்கு அறிவாயாக என்றவாறு. (297)

கூரிய கண்ணி குலாய புருவத்தள் சீரிய ளாயுல கேழுந் திகழ்ந்தவள் ஆரிய நங்கை யமுத பயோதரி பேருயி ராளி பிறிவறுத் தாளே

1181

இநுவுமது.

இ - ள்: கூர்மைபொருந்திய கண்களேயுடையாள், விளங்குகின்ற புருவத்தவ், சிறந்தவளாக ஏழுலகும் விளங்குபவள், ஆரியாதேவி, அமுதம் நிறைந்த தனங்களே யுடையாள், பிரமத்தையாளுபவள், அநக்யமாக விளங்கு பவள் என்றவாறு.

பேருயிர் - பிரமம்; என்றது சிவத்தை.

(298)

பிறிவின்றி நின்ற பெருந்தகை பேதை குறியொன்றி நின்றிடுங் கோமளக் கொம்பு பொறியொன்றி நின்று புணர்ச்சிசெய் தாங்கே அறிவொன்ற நின்றனள் ஆருயி ருள்ளே 1182

இ - ள் : சிவத்தோடு இரண்டறக் கலந்து நின்ற பெருந்தகுதியோடு கூடிய பேதை ; இலட்சியத்திற் பொருந்தி விளங்கும் அழகிய கொம்புபோல்வாள் ; அறிவினுள் அறிவாகப் பொருந்திநின்று உயிருக்குள்ளாக அறிவாகக் கலந்து நின்றுள் என்றவாறு.

அம்மை ஆன்மாவோடு ஒன்றியிருக்கும் ஙிலே அறிவாக என்பதாம். குறி - இலட்சிபம். அதாவது தியானலட்சியம். பொறி - ஞானம். (299)

உள்ளத்தி னுள்ளே யுடனிருந் தைவர்தங் கள்ளத்தை நீக்கிக் கலந்துட னேபுல்கிக் கொள்ளத் தவநெறி கூடிய இன்பத்து வள்ளற் றீல்வி மருட்டிப் புரிந்தே 1183

இம் - எனின், அய்மை செய்கின்ற அருளுபகாரம் உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வள்ளல் தஃவியாகிய சத்தி மனத்துள் உடனுயிருந்து, ஐம்பொறிகளாற்றுங் கள்ளத்தனத்தை யொழித்து, உயிரோடு கலந்து, தவகொறியை மேற் கொள்ளக் கூட்டிய இன்பத்தில் அடியேணே மயக்கிச் செய்தது இதுவாம் என்றவாறு.

பொறிகள் புலன் வழிச்செல்லாது தடுத்து உயிர்க் குயிராய் ஒன்றிஙின்று தவகெறி காட்டி ஙிரதிசயானக்த இன்பத்துள்ளே மயங்கச்செய்தாள் அன்ணே என்பதாம். இதற்கேற்ப சொற்க2ளக் கொண்டு கூட்டிப் பொருள் கொள்க. (300)

புரிந்தருள் செய்கின்ற போகமா சத்தி இருந்தருள் செய்கின்ற இன்பம் அறியார் பொருந்தி யிருந்த புதல்லிபூ வண்ணத் திருந்த விலக்கில் இனிதிருந் தாளே

1184

இம் - எனின், அன்டோ தானிருந்த நிலேயிலிருந்து அருள்செய்கின்முளாயினும் அதண அறியார் உலகவர் என இரங்கியுரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விரும்பி அருள்செய்கின்ற போகசக்தி. அவள் மனத்துள் இருந்து இன்பமளிப்பதை யாரும் அறியார். எம் மனத்தாரரைமலரில் பொருந்தியிருந்த புதல்வியாகிய சத்தி, பூவும் அதன் வண்ணமும்போலத் தானிருந்த இலட்சியப் பொருளா**கி**ய சிவத்<mark>தினிடம</mark>ே இனிதிருந்தாள் என்றவாறு.

போகமா சத்தி - போக சிவமாகிய சதா சிவத்தின் சத்தியாகிய மனேன்மணி. பூ வண்ணத்து; உம்மைத் தொகை. இருந்த இலக்கு - அவள் அருவமாகக் கரந்து ரிற்கும் சிவமாகிய இலட்சியம். (301)

இருந்தனள் ஏந்திழை என்னுள மேவித் திருந்து புணர்ச்சியில் தேர்ந்துணர்ந் துன்னி நிரந்தர மாகிய நிரதி சயமொடு பொருந்த விலக்கிற் புணர்ச்சி அதுவே. 1185

இம் - எனின், அவஃாச் சிந்திக்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஏந்திழையாகிய அம்மை எனது உள் எத்தை இடமாகக் கொண்டு விரும்பி இருந்தாள். திருத்த மாகிய கலப்பில் தெளிந்து, அறிந்து தியானித்து, இடை யீடில்லாத வியப்பற்ற நிலேயில் பொருந்தியிருக்க, இடை யூறுகளே விலக்கிணல் அதுவே அம்மையோடு கலப்பதாம் என்றவாறு.

திருந்து புணர்ச்சி - நினேந்து மறந்து நிலேந்து மறந்துபோகாமல் என்றும் தைலதாரைபோல இடையருது கலத்தல். நிரந்தரம் - இடையிடில்லாமல். அந்தரம் - இடையிடில்லாமல். அந்தரம் - இடையிடில்லாமல். அந்தரம் - இடையீடு. அதிசயம் - வியப்பு. வியப்பு நிலேயில் அம்மையைத் தன்னின் வேருக நினேக்கும் தன்மை வினேத வின் உண்மைக் கலப்பு இலதாகும். அத்தின்றி 'நியும் நானுமாய் ஏகபோகமாய்' இருக்க வியப்பு அகற்ற வேண்டும். ஆதலால் நிரதிசயமொடு என்றது. பொருந்தகலக்க. விலக்கின் என்பதற்கு செயப்படுபொருள் வருவித்து உரைக்கப்பட்டது. அதுவே புணர்ச்சி-அதுவே வருவித்து உரைக்கப்பட்டது. அதுவே புணர்ச்சி-அதுவே அருளம்மையைக் கூடும் நெறியாம் என்பது. (302)

அதுஇது என்னும் அவாவிண நீக்கித் துதியது செய்து சுழியுற நோக்கில் விதியது தன்ணேயும் வென்றிட லாகும் மதிமல் ராள்சொன்ன மண்டல் மூன்றே. 1786

**இம் -** எனின்**,** விருப்பற்றுப் போற்றுக் எவல நு**தலிற்று** 

இ - ள்: அது இது என்கின்ற ஆசையை விட்டு, புகழ்ந்து, சுழிமுணேயாகிற புருவமத்தியில் வைத்துத் தியானிக்கின், பிராரத்த வினேகளேயும் வெல்லலாம். சக்<mark>திரமண்ட</mark>ன் வாசியா<mark>சிய அம்</mark>யை சொன்ன மண்ட எங்கள் முன்மும் என்றவாறு.

எனக்கு அவ்வரம் வேண்டும் என்ற காமியப் பயணேக் தொடல் நுதிக்க என்றது. சழியுறகோக்கல் - புருவ ந்தியாகிய அதாகதத் தானத்தில் அம்மையின் அருள் என்றது கியானித்தல். வென்றிடலாகும் என்றது வெல்லுதற்கரிய விதியையும் வெல்லவாம் என்ற அம்மையின் அருளாற்றற் சிறப்புணர நின்றது, மதி எலராள் - சந்திரமண்டலத்தில் உள்ள ஆயிரம் இதழ்த் தாமரையாகிய பீடத்து எழுந்தருளியுள்ளவள்.

பண்டலம் மூன்று - வாக்பவ கூடமாகிய அக்னி எண்டலம்; காமராஜ கூடமாகிய சூரிமமண்டலம்; சத்தி பீடமாகிய சோமண்டலம். இம்மூன்று மண்டலங்களிலும் படைத்தல், காத்தல், அழித்தலாகிய முத்தொழில்களேப் புக்குகொண்டு அம்மை விளங்களன். இதனேயே புதின்ற திரு சுதிரத்திலும் அநுவதித்து உரைக்கின்றும் அரியம். (303)

மூன்றுள மண்டல மோகினி சேர்விடம் ஏன்றுவ ஈரா றெழுகலே உச்சியில் தோன்று மிலக்குற வாகுதல் மாமாயை ஏன்றனள் ஏழிரண் டிந்துவொ டீறே

1187

இம் - எனின், பிண்டத்துள்ள மண்டலங்களில் அம்மை எழுக்தரு முறை உணர்த்து தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : போகினியாகிய ரத்தி சேரும் இடமாக முன்று மண்டலங்கள் உள்ளன. பொருந்தியனவாகிய பன்னிரண்டாக எழுகின்ற கலேகளின் உச்சியிலே தோன்றும் குறியிடத்தில் பொருந்துதலேயுடைய சுத்த மாயா சத்தி, மதியை யிருகக்கொண்டு பதினுன்கு கலேகளில் பொருந்தி விளங்கினள் என்றவாறு.

மோகினி - அசுத்த மாயை, மோகினி சேர்வு இடம் -அசுத்தமாயா காரியமான உடல். மண்டலம் மூன்றுதல் -காலும், உடலும், சிரமுமாக மூன்றுதல். எழு கஃ ஈராறு-மேதாகஃ முதல் உன்மகாகஃ யீருக எழுகின்ற கஃகேள் பன்னிரண்டு.

மேதாகஸ்: நாபிக்குமேல் பன்னிரண்டு அங்குல முடிவில், நான்கு அங்குல அளவுள்ள இதயம் உள்ளது. அங்குத் தீயொளியொத்த மூன்று மாத்திரை அளவு உள்ள மேதாகஸ் ஸ்வரவடிவாக உள்ளது. இதற்கு இருபத்து நான்கு தத்துவங்களோடு கூடிய பிரமன் அதிதேவதை.

உகாரகஸ்: இதயத்திற்குமேல் கழுத்தில் எட்டு அங்குலத்தில் சூரிய சந்திரர்களே ஒத்த ஒளியுடன் இரு மாத்திரை அளவினதாக உகாரகஸ் உள்ளது. -ஆறு தத்துவங்களோடு கூடிய விஷ்ணு அதிதேவதை.

மகாரகஸ்: அதற்குமேலே தாலுவில் நான்கு அங்கு லத்தில் ஒருமாத்திரை அளவினதான மின்னற் கொடி போன்ற மகார கஃயானது விளங்குகின்றது. மாயா தத்துவத்துடன் கூடிய உருத்திரன் அதற்கு அதிதெய்வ மாவார்.

விந்துகலே; அதற்குமேல் புருவமத்தியில், இரண்டு அங்குலத்தில் விளக்கின் ஒளிபோல வட்டவடிவான இவை நூல் வேறபாட்டோல், இட் முதலியன் வேறபட்டிருக்கக் காண்கினிரும்.

பரசி அம்

உன்மநாகல்

சமநாகல்

வியாபினிகலே

**අය්තිය**යිබ

நா**தா**ந்தகல்

நா தகலே

**திரோ தினி≥லே** 

அர்த்தசத்திரகல்

மகாரகவே

உகாரகலே

விந்துகளே

மேதாகல்

*स*ंदर्शन

in the second of the second of

K. T. Car

Charles a

அரைமாத்திரை அளவினதான விந்துக**லே உள்ளது.** சுத்தவித்தியாதத்துவம் இரண்டுடன் கூடிய மகேச<mark>ன்</mark> அதிதெய்வமாவார்.

அர்த்தசந்திரகஸே: இது அதற்குமேல் நெற்றியில் இரண்டேமுக்கால் அளவில் அரை வட்டவடிவான பிறைமதியொளியுடன் கால்மாத்திரை அளவினதாக விளங்குகிறது. அநந்தர் அதிதேவதை.

நிரோதினிக்ஃ: அதற்குமேல் 2½ அங்குல அளவில், பிறைமதி ஒளிபோலப் பிறைவடிவாக எட்டுமாத்திரை அளவினதாக நிரோதினிக்ஃ விளங்குகிறது.

நாதகலே; அதற்குமேல் 23 அங்குல அளவில், தண்ட வடிவான மணி ஒளிபோல இருபக்கமும் விந்து வோடு கூடிய கலப்பை வடிவில் விசமாத்திரை அளவில் இது விளங்குகிறது.

நாதாக்தகஸ்: அதற்குமேல் 2  $\frac{3}{4}$  அங்குல அளவில் பிரபரக்திரத்தில், மேருவில், ஒளியுச்சியில் உண்டான கற்பூர ஒளிபோல, வலது பக்கத்தில் மட்டும் விருது வோடுகூடிய கலப்பை வடிவில் அரைவீச மாத்திரை யோடு கூடிய நாதாக்தகஸ் விளங்குகிறது. சாதாக்கிய தத்துவத்துடன் கூடிய சதாசிவமூர்த்தி அதிதெய்வம்.

ுந்திக**ல** : உச்சியில் ஒரு அங்குல அள**வில்,** கோடிசூரிய ஒளியுடன், இடது பக்கத்தில் வி<mark>ர்து</mark> வுடன் கூடிய கலப்பை வடிவில் <del>1 ஆ</del> மாத்திரை அளவினதான சக்திக**லேயுள்**ளது.

வியாபினிக் : அதற்குமேல் மூன்றங்குலத்தில் கோடிதூர்ய காந்தியுடன், வலட்யக்கத்தே பிந்துவோடு கூழய மூவிலேச்சூல வடிவில்  $\mathbf{T}_{\mathbf{Z}_{\mathbf{S}}}^{\mathbf{T}}$  மாத்திரை அளவின தான வியாபினிகலேயுள்ளது.

சமநாகஸே: அதற்கு மேல் நாலங்குலத்தில், முன் கூறிய ஒளியுடன் இரண்டு பிம்பங்களோடு கூடிய இரண்டு சமகோடுகளின் வடிவாக, உர்க மாத்திரை அளவினதான சமநாகஸே இருக்கிறது.

உன்மாகலே: அதற்குமேலே நாலங்குலத்தில், முன் கூறிய ஒளியுடன் இருபிம்பங்களுடன் கூடிய இரு வளே கோடு வடிவாக. மனமாத்திரை அளவினதான உன்மநா கல உள்ளது. சத்தி, நாதம், பிந்து, மாயை என்ற தான்கு தத்துவங்களுடன்கூடிய அநாகத்சிவம் அதி தேவதை.

இவை பன்னிரண்டும் மேதாதி சக்திகளின் கலேகள். இதற்குமேல் உள்ளும் புறம்பும் மேலும் கீழும் வியாபித்த அகண்டாகார சச்சிதாகந்த வடிவாயிருப்பதால் நுகர்ச் அக்குமட்டுமுரிய பரசிவம் விளங்குகின்றது. உச்சி -சிக்குமட்டுமுரிய பரசிவம் விளங்குகின்றது. உச்சி -நேரமரந்திரத்திற்கு மேலுள்ள பததி. உச்சி மீற்ளேன்றும் இங்கனம் தோன்றுகின்ற இலக்கு

அதனேடு உறவாகுதல் - அதஃரத் தியானித்தல். அதற்குமேலுள்ள சிவகஃயோடு இலயித்தலே பதிஞன் ாவது கஃயில் சத்தி அபின்னேயாகப் பொருந்தி ாவது கல்யில் சத்தியிருக்கின்முள் என்க. (304)

இந்துவி னின்றெழு நாதம் இரவிபோல் வந்துபின் நாக்கின் மதித்தெழுங் கண்டத்தில் உந்திய சோதி இதயத் தெழும்ஒலி இந்துவின் மேலுற்ற ஈறது தானே. 1188 இ**ம் -** எனின், வைகரியா<mark>தி வாக்குகளின் தோற்றம்</mark> - வைத்தல் நுதலிற்று.

இ - வ் : இந்துவினின்று தோன்றும் நாதமானது ந<sup>ிய</sup> ஒளிபோ வக்து நாக்கினல் கடையப்பெற்று வெளிப்படும். சோதியாய் இதயத்தினின்று எழும் ஒலி கழுத்தினிடத்தில் உக்தப்படுவதாய், சுத்தமாயையை பிருக வுற்ற சிறப்பினேயுடையது என்றவாறு.

இந்து என்றது பிறைமதி வடிவான அர்த்தசந்**திரக‰,** ிரோதினிக்கல் என்ற இரண்டையும். அதினின்று நாத க&ல தோன்று தலின் இந்துவினின்றெழும் நாதம் **என்றது.** நாதம் சூரியன்போல ஒளியுடன் விளங்குவது**. அது நா**வி னடியாகிய தாலுத்தானத்தில் பொருக்கும்போது, பல வேறு வடிவான வர்ணங்களாக ஆகின்றது. வைகரிவாக்கு பிறக்**கிறது.** காக்கில் மதிக்கப்படுவதற்த முன்பு கண்டத் தில் ஒலிவடிவாக உக்தப்படுகிறது. அதற்கு மூலமான , 3லி இயத்தானத்தில் விளங்குவதாம். இங்கு **அதற்குப்** பைசந்தி என்று பெரர். கண்டத்தில் மத்தி**மை. இந்து** விற்கு மேலும் அவ்வெலி உண்டு. அது சூக்குமை எனப்படும். இவ்வண்ணம் தக்குமையாக **இருக்கும்** அபருமைகின் உடையது இது எனப் பாராட்டு**கிறுர்கள்.** ் இக்குவின் மேலுற்ற ஈறநுதானே ' என்பதால், 🥏 இந்து என்பதற்குர் சுத்தமாயை என்று உரை கூறுவாரும் உளர். (305)

ஈறது தூன்முதல் எண்ணிர**ண்** டாபிர மாறுதல் இன்றி மனுவச மாபெழில் தூறது செய்யுஞ் சுகந்தச் சுழியது பேறது செய்து பிறந்திருந் தாளே இம் - எனின், ஒலியுலகு அணேத்திற்கும் காரணம் விந்துசத்தியே என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: இந்து வின் மேலுற்ற ஈருகிய சூக்குமை வாக்கே ஒலிகளுக்கெல்லாம் முதலாம். அதுவே, மூர ணின்றி, மனத்தை வசப்படுத்துவதான பதிறை ஆயிரம் தூறுகளேச் செய்யும் மண ழள்ள சுழிவடிவாய விந்து. அதனேயே பெற்று அங்கே தோன்றியிருந்தாள் சத்தி என்றவாறு.

இதன் கருத்து, தக்குமை வாக்கு பரசரீரத்து நாத மாத்திரையாக விளங்குவதாய் ஞானமாத்திரைக்கு ஏது காரலும் உடையதாய் பைசந்தியாதிய வாக்குக்களேயும், வேதம் ஆகமம் புராணம் முதலான பல ஒலிக் கூட்டங் களேயும் தோற்று விப்பதாய் இருத்தலின் அதுவே முதலா மிற்று. சங்காரக் கிரமத்தில் ஈருக இருக்கும் தக்குமை, சிருட்டிகாலத்து வித்தாக இருத்தலின் 'ஈறதுதான் முதல்' என்றது.

மாறுதலின்றி, மனுவசமாய், எண்ணிரண்டாயிரம்.
முரணின்றி மனத்தை வசப்படுத்துவதாய், 16 ஆயிரமாக என்பதாம். முரணுவது ஒலியுலகப் படைப்புக்களான நூல்கள் ஒன்ரேடொன்று மாறுபடுதல். அங்ஙனமின்றி என்றது எல்லாம் ஒருமுதலினின்று, ஒருமுதல்வனுல உண்டாக்கப்பட்டமையின் அதிகாரபேதம்பற்றி முறை சீறிது மாறுபட்டாலும் முடிவு ஒன்றேயாம் என்பது உணர்த்தியவாறு. மனே வசம் ஆய் - மனேலயம் விளே விப்பதாய். ஞானநூல்களே ஓதின் மனம் ஒருவழிப்படுவ தியற்கையாதலின் மனுவசமாய் என்றது. எழில் தூறு (அது) செய்யும் சுகந்தச் சுழி அது - அழகின் குவியலேச் செய்யும் நற்புணர்ப்பாகிய விந்து அது வாம் என்றவாறு. தூறு - புதர், மிகுதி குவியல் என்பன ஒருபொருட் கிளவிகள். சுகந்தம் - நல்ல புணர்ப்பு. கல்தம் - கூட்டம் அல்லது புணர்ப்பு. நல்வாசகோயும் ஆம் சுகந்தச் சுழியென்றது மாயையை. கழி – விந்துவாகவே ஈண்டு சுத்தமாயையைக் குறிப்பட்டதாம்.

பேறது செய்து - சிவழம் சத்தியுமாகிய தாமிருவரும் விந்து சத்திகளாகிய சுத்தமாயையைத் தோற்றுவித்து. பிறந்திருந்தாள் - அந்த விந்துசத்தியினின்றும் உமாசக்தி தோன்றினள் என்பதாம். (306)

இருந்தனள் ஏந்திழை ஈறதி லாகத் திருந்திய ஆனந்தஞ் செந்நெறி நண்ணிப் பெர்ருந்து புவனங்கள் பேரற்றிசெய் தேத்தி வருந்த இருந்தனள் மங்கைநல் லாளே. 1190

இம் - எனின், சத்தி எழுந்தருளு**கின்ற இடம் இது** வென்றல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஏந்திழையாகிய அன்ணே, ஈருகிய பரசரீரத் தின் சந்திர மண்டலத்தில் எழுந்தருளி யிருந்தாள். வேருரு வகையானும் அடையமுடியாத ஆனந்தத்தை யடையும் நெறிக்கு அடைவதற்காக. பொருந்திய உலக மகோத்தும் துதித்து வருந்த மங்கைநல்லாளாகிய அன்ணே இருந்தாள் என்றவாறு,

ஆகவே உலகணத்தும் ஆனந்தமடையும் வழிகணப் பெறுவதற்குத் தோத்திரித்து வருந்த, பரசரீரத்து உச்சி யில் விளங்கும் மதிமண்டலத்து வீற்றிருக்தாள் அன்கோ என்பது கருத்து. ஈறதில்-ஈற்றில். ஈறு-உச்சி. அதன் கண் விளங்கும் மதிமண்டலமாகிய சகஸ்ராரம்.

திருந்திய ஆனந்தம் - விடயானந்தம், வாசனுனந்தும் ஆன்மானந்தம், பிரமானந்தம் என ஏணேயோர் கூறும் ஆனந்தங்களணத்தும் திருந்திய ஆனந்தங்கள்; அன்கோ அருளாற்பெறும் இவ்வானந்தமே அநாதியே நூய்தான நு என்பார் இங்ஙனம் அருளினர்.

போற்றி செய்து ஏத்தி - துதித்து வணங்கி, வருங்கும் முயற்சிக்க, இருந்தனள் - மதிமண்டலத்து ஆனந்தவடி வீனளாக இருந்தாள் என்பதாம். (307)

மங்கையும் மாரனுந் தம்மொடு கூடிநின் நங்குலி கூடி அகம்புறம் பார்த்தனர் கொங்கைநல் லாளுங் குமரரர்கள் ஐவரும் தங்களின் மேவிச் சடங்குசெய் தாரே 1191

இம் - எனின், உலகு விரிந்த முறையை உணர்த் ந தல் நுதலிற்று.

இ - ள : சத்தியும் சிவமும் தம்முட்கூடிகின்று, மகத் தத்துவத்தைப் பொருந்தி. உள்ளும் புறம்பும் கோக்கினா. தத்துவத்தைப் பொருந்தி. உள்ளும் புறம்பும் கோக்கினா. அதலை சதாசிவம், மயேச்சுரன், உருத்திரன், விஷனு, அதலை சதாசிவம், மயேச்சுரன், உருத்திரன், விஷனு, பிரமன் என்பார். ஐவரும், அவர்களின் சக்திகளாகிய மனேன்மணி, மகேஸ்வர், ரௌத்ரி, லட்சுமி, சரஸ்வதி மனேன்மணி, மகேஸ்வர், ரௌத்ரி, லட்சுமி, சரஸ்வதி மனேற் ஐவரும் தம்முட்பொருந்தி அவரவர்கட்குரிய சடங்கு களாகிய சிருட்டியாதிகளேச் செய்தனர் என்றவாறு. மாரன் - அழகால் மாரணஒத்த சிவம், அங்குலி -மகத்தத்துவம். அகம்புறம் பார்த்தனர் என்றது தமது எல்லேயினும். அதிகார எல்லேயினும் சிருட்டியுன்முக மாகப் பார்த்தனர்; அதனுல் ஈவர்தருபேதங்களுள் சதாசிவர் முதலான ஐவரும், மனுன்மணி முதலான ஐவகைச் சத்திகளும் தம்முட்கலந்து உலகம் விரிர்தது என்பது கருத்து. (308)

சடங்கது செய்து தவம்புரி வார்கள் கடந்தனி னுள்ளே கருதுவ ராகில் தொடர்ந்தெழு சோதி துணேவழி ஏறி அடங்கிடும் அன்பின தாயிழை பாலே.

1192

இம் - எனின், கும்பகஞ்செய்யச் சோதி பராசக்கி யுடன் கூடும் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சடங்குகஃரப்செய்து குவத்தைப் புரி கின்ற மக்கள் கும்பகஞ்செய்து தியானிப்பார்களாயின் மூலத்தினின்று தொடர்க்குழுகிற முலாக்கினி ஆறு ஆதாரங்களாகிய துணைநியில் உயர்க்கு, அன்பு வரவாய சக்தியினிடத்து அடங்கும் என்றவாறு

சடங்கு - இயம் கியராதிச் சடங்குக**ள். கடம் -**கும்பம். கும்பகராகிய பிராணவயு கிரோத**னத்**தை சுண்டுணர்த்திற்று. அன்பினது ஆயிழை - அ**ன்பின**து வடிவாய அன்னே; திருவருட்சக்தி. (309)

பாலித் நிருக்கும் பனிமல ராறினும் ஆலித் நிருக்கும் அவற்றின் அகம்படி சீலத்தை நீக்கத் நிகழ்ந்தெழு மந்நிர மூலத்து மேலது முத்தது வாமே. இம் - எனின். ஆருதாரங்களே பேதித்து டிதி மண்டலத்து மூலாக்கினியைச் செலுத்துவதின் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குளிர்ந்த தாமரை மலர் ஆறினும் விளங்கியிருக்கும். இவ்வண்ணம் ஒலித்துக்கொண் டிருக்கும் ஆதாரங்களில் உறைகின்ற தன்மையை அகற்ற மூலாதாரத்திலுள்ளது மதிமண்டலமாகிய மேலிடத்ததாகத் திகழ்ந்தெழுகின்ற மந்திரம் முத்துப் போன்றதாம் என்றவாறு.

பனி மலர் ஆறு - ஆதாரங்கள் ஆறினும் உள்ள நாலிதழ் முதல் ஆயிரம் இதழ்வரையுள்ள தாமரை மலர். பனி மலர் என்றது தாமரை என்பதையுணர்த்த.

ஆருதாரங்களிலும் தங்கிவிடாதபடி ஒன்றைக் கடந்து ஒன்றில் உறைவதாக மேல்நோக்கிச் செல்லப் பேதித்து ஆயிரம் இதழ்த்தாமரைவரை சென்று தங்கி யது சத்தியுடன் சோதி என்றவாறு.

முலாதாரத்திலுள்ள குண்டலினிசக்தியும், சோதி
யும் பிரமரந்திரம்வரையில் செல்ல உதவும் மந்திரம்
திருவைந்தெழுத்தாம். அன்றி ஸ்ரீம், ஹ்ரீம் என்பாரும்
ஹம் ஸம் என்பாரும் உளர். முத்ததுவாம் என்ற
தற்கு முத்துப்போல்வதாம் எனல் சாமான்யார்த்தம். அதன் உட்பொருள் ஊர்த்துவரேதலாம் என்பது.
அஃதாவது இங்ஙனம் பயிற்சியுடையார்க்கு விந்து கீழ்
நோக்காது முத்துப்போல் திரண்டு மேலே நோக்கிச்
செவ்வதாம். இவர்களே ரலமணி கட்டிஞராவர்

முத்து வதனத்தி முகந்தொறு முக்கண்ணி சத்தி சதிரி சகளி சடாதரி பத்துக் கரத்தி பராபரன் பைந்தொடி வித்தமி என்னுள்ள மேவிநின் ருளே. 1194

இய் - எனின், மனத்துள் மன்னிய சத்**தி**யை வியத்து உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : முத்துப்போலும் வேண்மையான பற்கள் பொருந்திய முகத்திரேயுடையாள். முகங்கள்தோறும் மூன்று கண்களேயுடையாள். சத்தி, சதுரப் பாடுடையாள் உருவுடையாள், சடைகளேத் தரித்தவள், பத்துக் கரங் களேயுடையாள், பராபரனுகிய சிவத்திற்குத் தேவி, வித்தகமுடையாள், இவள் எனது உள்ளத்துப் பொருந்தி நின்ருள் என்றவாறு.

சகளம் - வடிவம். சகள் - உருவழடையாள். வித்தகம் - பேன்மையான வியக்கத்தக்கபோறிவு. அதண யுடையாள் வித்த**கி.** (311)

மேளிய மண்டலம் மூன்றுடன் கிழெரி தாவிய நற்பதத் தண்மதி யங்கதிர் மூவருங் கூடி முதல்வியா முன்னிற்பார் ஓவினு மேவிடும் உள்ளொளி யாமே.

1195

இம் - எனின், மும்மண்டலங்களிலும் பரந்து நிற்பவள் பாரசத்தி என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள: பொருந்திய மூன்று மண்டலங்களுள், கீழேயுள்ளதாகிய அக்கினிமண்டலத்துள் பொருந்திய தீருவடியுடையாள். மதியும் கதிருங்கூடி முதல்வியாக முன்னிற்பார், நாம் விலக்கிறும் நம்மை விலகமு உள்ளொளியாம்ப் பொருக்குவள் என்றவாறு.

அக்கினிமண்டலத்துள் திருவடியும், கெங்கத்க மண்டலத்துள் உடலும், மதிமண்டலத்துள் முகமுமாக ஒளிப்பிழம்பாய் நாம் மறக்தாலும், நம்மைவிட்டு விலகாத வண்ணம் விளங்குவள் என்பது கருத்து.

மண்டலம் மூன்றுள் தன்கீழ் எரிதாவிய கற்பதத்தன் எனவும் மூவருக்தொழ கிற்பதை 'ஆதித்தன் அங்கி அம்புலி போற்றுவர் கம் தையலேயே ' என்பத னனும் உணர்க. (312)

உள்ளொளி முவிரண் டோங்கிய அங்கங்கள் வெள்ளொளி அங்கியின் மேவி அவரொடுங் கள்ளவிழ் கோணேக் கலந்துட னேநிற்குங் கொள்ள விசுத்திக் கொடியமு தாமே. 119*6* 

இம் - எனின், ஆதாரங்களில் வெள்ளொளியாய் மேஷிய அம்மை, வ்சுத்தித்தானத்து விளங்கும் முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - எ் : உள்ளொளியாய் ஆருதாரங்களாகிய அங்கங்களில், வெண்ணிற ஒளியோடு கூடிய அக்கினி யாய்ப் பொருந்தி, அந்தந்த ஆதாரங்களுக்குள்ள அதி தெய்வங்களுடன், இறைவனேக்கலந்து அவனுடனும் நேற்பள்; மிக்க விருத்தித்தானம் வரை கொடியாகவும் அதற்குமேலே அமுதாகவும் விளங்கும் அருட்சத்கி என்றவாறு.

சத்தி மூலமுதல் விசுத்தி வரையில் சோதிக்கொடி போலவும், அதற்குபேல் மதிமண்டலம் வரை அமுத மாயும் விவங்கும் நிலேவேறுபாடு உணர்த்தக் 'கொள்ள விசுத்திகொடி அமுதாம்' என்றது. விசுத்தித்தானம் வரை அறிவுக்காட்சியாகவும் அதற்குமேல் அநுபவக் நாட்சியாகவும் விளங்குவள் என்பதாம்.

உள்ளொளி - குண்டலினி, அங்கங்கள் - ஆதாரங் கள். அங்கியின் மேலி - ' அங்கியைப்போல வெப்பமும், ஒளியுக்தோன்றஎழுக்கு ' என்று அநுபவ அடையாளம் கூறியது.

அவரோடும் என்றசுட்டு ஆதார தெய்வங்களாகிய பிரமன் முதலியோரை உணர்த்திற்று. கள் அவிழ் கோன் – தேன்விரியும் கொன்றை முதலிய பூவையணிந்த தலேவன். கலந்து - வேறற நின்று. உடனே நிற்கும் -தியானிக்கின்ற சிவயோகியின் உடனும் நிற்கும். (313)

கொடிய திரேகை குருவுள் இருப்பப் படியது வாருணேப் கபங்கழ லிசன் வடிவது வானந்தம் வந்து முறையே இடுமுதல் ஆறங்கம் ஏந்திழை யாளே.

1197

இம் - எனின், சத்தி மதிமண்டலத்திருப்ப நேரும் அறுபவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - வ் : ஒவிக்கொடிபோன்ற சத்தி குருவாகிய பிராரக்திரத்தில் இருப்ப, படிதஃயுடையதாக வெளிப் படுவது வாருணேயாம். அதண் நுகரும்போது விளேயும் ஆனக்தமே இறைவன் வடிவாம் இவ்வாருணேயையும் ஆனக்தத்தையும் பராசத்தி உச்சி முதல் மூலம்வரை ஆறங்கங்களிலும் வக்கு படைப்பாள் என்றவாறு. கொடி உவமையாகுபெயராக அம்மையை உணர நின்றது. ரேகை என்பது மின்னெள்யைப் போன்ற அம்மையின் ஒளியுரு. குரு - உத்தர குருவாகப் பின் டத்துள் குறிக்கப்பெறும் உச்சி. குருவை அண்டத் துள்ளே பிரமகபாலம் எனவும் உத்தர குருவெனவும் வழங்குவர். அதுபோலப் பிண்டத்துள் உச்சியைச் குறிப்பர் யோகிகள்.

வாருண - மதிமண்டவத்தூறும் அமுதம், இது வாருணி, அமுதம், கங்கை என்ற பல குறியிட்டு மொழி களால் யோகியருலகத்து வழங்கப்பேறுவதை யோக சிகோபஙிடதம் கொண்டு தெளிக.

அவ்வாருணி உச்சி முதல் ஆருதாரங்களிலும் பாய்கின்றபோது ஆனந்தம் வினயும்; அவ்வானந்தம் வியாபகமாய் ஆன்மாவைத் தன்னுள் அடக்கி நிற்கும்; அத்தகைய ஆனந்தமே சிவமாம் என்பது.

இவ்வானந்த வாருணியாகிய அமுதத்தைப் பராசத்தி அங்கங்கள்தோறும் வந்து வந்து அன்னம் பரிமாறும் தாய் போலப் பரிமாறுவாள் என்பதனே 'இடும் ' என்று அருளியவாறு. (314)

ஏந்திழை யாளும் இறைவர்கள் மூவருங் காந்தார மாறுங் கலேமுதல் ஈரெட்டும் ஆந்த குளத்தியு மந்திர ராயுவுஞ் சார்ந்தனர் ஏத்த இருந்தனள் சத்தியே

1198

இம் - எனின், பராசத்தியை ஏத்துவாரின் இயல்பு அறுவித்தல் நுதலில்று. இ - ள் : சத்தியும், அயன் முதலான மூன்றுஇறை வர்களும், அறுவகை ஒலிகளும், பதினுறு கலேகளும் பொருந்திய ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில் உள்ள சத்தியும், மந்திரப்பேரரசும் சார்ந்த அன்பர் வழிபடப் பராசத்தி எழுந்தஞுவியிருந்தனள் என்றவாறு.

ஏந்திழையாள் முதல் மந்திரராயு வரை சொல்லப் பெற்ற கிலேகரேச்சார்க்கு வழிபடும் அன்பர்கள் ஏத்தப் பராசத்தி விளங்கிஞள் என்க.

இறைவர்கள் மூவர் - அயன் அரி உருத்**திரன்** என்ற மூவரும். காந்தாரம் – ஓசை. காந்தாரம் ஒரு வகைப்பண்ணின் பெயராய் ஈண்டு ஓசைக்கு**ப்பொதுப்** பெயராயிற்று. க‰முதல் ஈரெட்டு - பதினுறுக‰கள். மேதாக‰ முதலிய பதினுறுக‰கள் மேலே உ**ரைக்க**ப் பெற்றன. முதல் - கருதப்படுகின்ற.

ஆந்த குளத்தி - ஆர்ந்த குளத்தி, ஆர்ந்த என்பது எதுகைநேக்கி ஆந்த என நின்றது. குளத்தி - ஆஞ்ஞை ஆஞ்ஞா என்றவட்செரல் பெண்பாலாதலின் ஆஞ்ஞா சக்கரத்தைக் குளத்தியெனப் பெண்பாலாகக்கூறியது. குளம் - நெற்றி, குளத்தி - நெற்றியாகிய புருவநடுவில் விளங்கும் ஆஞ்ஞை.

மக்திர ராயு - மக்திர ராஜு, எட்டேயவ்வும் ' என்ற விதிப்படி ராஜு என்ற வடமொழிச் சிதை சொல் ராயு என ஆயிற்று. மக்திர ராயு - மகாமக்தி ரேஸ்வரர், அன்றி மக்திரங்களினரசாகிய திருவைக் தெழுத்துமாம். சார்க்தனர் - இவற்றைச்சாக்த அன்பர் ஏத்த சத்தி யிருக்தனள் என்க. (315) சத்தியென் பாளொரு சாதகப் பெண்பிள்ளே முத்திக்கும் நாயகி என்ப தறிகிலர் பத்தியைப் பாழில் உகுத்தஅப் பாவிகள் கத்திய நாய்போற் கத்துகின் ருரே.

:199

இம் - எனின், சத்தியின் உண்மையை அறியாக இயல்பு உணர்த்துதல் நுதனிற்று.

இ - ள் : பராசத்தி சாதகர்க்குச் சாதகமான பாலே யாவாள். அவளே முத்திக்கும் தலேவி; இதனே அறி யாராய், அன்பைப் பாழான களர்நிலத்தில் சிக்திய பாவிகள் கத்துகின்ற நாய்போலக் கதறுகின்குர்களே; என்ன அறியாமை என்றவாறு.

சாதகப் பெண் பிள்சோ - அன்பர்க்கு அருள்செய் வதையே குறிக்கோளாகக்கொண்ட பாலேயாவாள். பெண்பிள்கு - பாலே இது அம்மையின் முன்று நிலேகளில் ஒன்று.

முத்திக்கும் நாயகி – சித்திகளாகிய இம்மை இன் பத்திற்கு மட்டுமன்றி முத்திக்கும் தலேவி. உம்மை எச்சவும்மை. அறிகிலராய பாவிகள் எனக் கூட்டுக பாழ் - பாழான ( பயன்படாத கமர் களர்போன்ற ) பூமி, விளேபுலமாகிய சத்தி சிவத்தினிடத்தில் பத்திசெலுத்த வேண்டியிருக்க, பாழான டிலனின்பங்களிற் சிந்தி என்க.

கத்திய நாய்போல் நைறுகின்றுரே - அறபட்டுக் சத்திய நாய் மேலும் ஓலமிடுவதுபோலக் கதறுகின் மூர்கள் என்பதாம். பயனற்ற, அன்பொடு பொருந்தாத தோத்திர பாராயணங்களால் பயனில்‰ எனக்குறிப் தோத்தவாறு. ஆரே திருவின் திருவடி காண்பார்கள் நேரேநின் ளுதி நினேயவல் லார்க்குக் காரேய் குழலி கமல மலரன்ன சீரேயுஞ் சேவடி சிந்தைவைத் தாளே

1200

இ**ப் - எனின், அன்பர்க**ருக்கு அம்பை திருவழ நட்டுவள் என அ<mark>றிவித்தல் நுதலிற்று.</mark>

இ - வ்: ருபனமே வுவாய அம்மையின் திருவுருவை காண்பவர்கள் ஆர்? நேராக நின்று தியானிக்க வல்லவர் களுக்கு, மேகத்தை ஒத்த கூந்தஃயுடையாளாகிய பரர சத்தி செந்தாமரை மலரை ஒத்த திருவஹயர் சிந்தையுள் வைத்து அருள் செய்வள் என்றவாறு.

திருவின் திருவடி காண்பார்கள் ஆர் - திருவாகிய பராரத்தியின் திருவடியைக் காண்பவர்கள் யார்? திருவடி கூய அவளாகத் தந்தாலன்றி, அன்பு கேறியினும், யோக மயற்சியானும் கானே காண்பேன் என்று ஆன்யபோதத் நால் அகங்பித்தடமுயப்பவர்களுக்கு அப்பள என்பது வர்த்தியவாறு. திரு - ஞாவம். சண்டு ஞானசொருபி யகிய அருவன்கோ, பகபோதர் கழன்ற கிலுயிலே சாணத் தருவள் என்பது கருத்து.

மேரே நின்று - உடலே வக்கபாமல் உளத்தைக் காணுமல் நிலேபெற்று நின்று. 'கோணு மனத்தொடு தறிக்கொண்டு கீழ்க்கட்டி, விணுத்தன்டுமே வெளியுறத் வனேக்கிச், காணுக்கன் கேளாச் செவி பென்றிருப் பார்க்கு'' என்பதாம்.

ஓதி - மக்திரங்கபே ஓதி. கிகோய வல்லார்க்கு - தியா வித்தவல்ல பாதார்களுக்கு. காரேய் குழலி - மேகத்தை ஒத்த கரிய கூந்தலே உடையாள். அம்மையது கூந்தலின் அழகு கூறிற்று காரேய் என்ற அடையை அம்மைக்கு அடையாக்கி மேகத் தையொத்த வரையாத வள்ளன்மையுடையாள் எனனுமார் அப்போது காரேய் என்ற விகோத்தொகை உடையாகா விசேடித்து வந்ததாகக் கொள்க.

கமலமலரன்ன சேவடி, சீரேயும் சேவடி என்க. இடை மென்மையும் பெருமையும் உணர்த்தின. சிக்தை வைத் தாள் - கருணேமிக்குச் சிக்தைக்கண்தானே திருவடியை வைத்தாள் என்று ஆன்மாக்கட்கு என்றும் சுதக்திரமின் மையும் இறைவிக்குள்ள கருணேயும் அகாதிகித்த சுதக்திர முண்மையும் தோற்றுவித்தவாறு. (317)

சிந்தையில் வைத்துச் சிராதியி லேவைத்து முந்தையில் வைத்துத்தம் மூலத்தி லேவைத்து நிந்தையில் வையா நினேவதி லேவைத்துச் சந்தையில் வைத்துச் சமாதிசெய் வீரே. 1201

இம் - எனின், சமா**தி** செய்யும் முறை தெரிவித்த<u>ு</u> நுதலிற்று.

இ - வ் : மனத்திலும், சிரம் முதலான இடங்களிலும் தனக்கு முன்னிலும், மூலாதாரத்திலும் வைத்து குற்றப் படாத நிணவை அந்த இடங்களில் பதியப்பண்ணி, சந்த சுவடியான மந்திரங்களே (நாவில்) வைத்து நிட்டை கூடு வாயாக என்றவாறு.

சிந்தை - மனத்தின் சிந்திக்கின்ற நிலே. பிராதி -சிரம் முதலான ஆதாரங்கள், முந்தையில் வைத்தல் - முன்னிஸேயில் உள்ள மூர்த்திகளிலும், பாவணயாலும் இருத்துதல, மூலத்திலே - மூலாதாரத்திலே. அதிலே உ அந்த பராசக்தியினிடத்திலே. நிக்தை செய்யா நிணவு இதய்வநிக்தை வேதநிக்தை செய்யாத நிணவு, குற்றம் செய்யாத நிணவு, இத்தகைய நிணவை அதிலேவைத்து என்க. சக்தை - சக்தசு; என்பது மக்திரம். சமாதி ச தியானம். (318)

சமாதிசெய் வார்கட்குத் தான்முத லாகிச் சிவாதியி லாருஞ் சிலேநுத லாளே நவாதியி லாத நயந்தது ஒதில் உவாதி அவளுக் குறைவில் தாமே.

1202

இம் - எனின், நவந்தரு பேதங்களுள் எத**ண வழி** படினும் அம்மை அருள்செய்வள் என அ**றிவித்தல்** நுதலிற்று.

இ - ள் : தியானிப்பவர்களுக்குத் தான் முதற் பொருளாகி, சிவம் முதலான நவந்தரு பேதங்களிலும் பொருந்துகின்ற வில்போன்ற நெற்றியையுடைய அம்மையை நவாக்கரங்களுள் ஆவதைச் செபிக்கின், அவளுக்கு, உபாசியானயோகி உறையு மில்லமாவான் என்றவாறு.

தான் முதல் ஆகி - தானே முதற்பொருளாகி; முன்னர்த் தான்தோன்றி எனலுமாம். சிவம், நாதம், சதாசிவம், மயேச்சுரம், உருத்திரன், மால், அயன் என்ற இவ்வெழுவருக்கும் சத்தி விந்து மனுன்மணி மகேசை உமை திருவாணி ஆகிநிற்றல். இதணே, சத்தி யாய் விந்து சத்தியாய் மனேன்மனி தாகுகி, ஒத்துறு மகேசை யாகி உமைதிரு வாணி யாகி, வைத்துறும் சிவாதிக் கிங்ஙன் வருஞ்சத்தி ஒருத்தியாகும், எத்திறம் கின்முன் ஈசன் அத்திறம் அவளும் கிற்பள்'' என்ற சிவஞானசித்தித் திருவிருத்தத்தான் அறிக.

நவாதியிலாத நயந்தது ஓதில் - சிவம் முதலாகிய நவந்தரு பேதங்களில் விரும்பியதைப் போற்றின். உவாதி - உபாசி; தியானிப்பவன். அவளுக்கு உபாதி உறைவு இ(ல்)லது ஆம் எனப் பிரித்துக் கூட்டு, தியா நிப்பவன் அம்மையின் ஆலயமாவான் என்க. (319)

உறைபதி தோறும் முறைமுறை மேவி நறைகமழ் கோதையை நாடொறு நண்ணின் மறையுட னேநிற்கு மற்றுள்ள நான்கும் இறைதிணப் போதினில் எய்திட லாமே: 1203

இம் - எனின், அம்மையைத் தியானிக்கின் எல்லாக் க&கோயும் எய்தலாம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அம்மை எழுக்தருளியிருக்கின்ற இடங்கள் தாறும் முறைமுறையாக விரும்பி, தேன் மணக்கும் காதை போவ்வாளே நாடோறும் அடையின் வேதத் தோடு ஒருங்கெண்ணப்படும் கலேகள் நான்கும் ஒரிறைப் பொழுதில் திணப்பொழுதில் அடையலாம் என்றவாறு.

பதி - தலங்கள்; சத் தி பீடங்களாகிய தலங்கள். ுறைமுறை மேவி என்றது பௌர்ணமி, வெள்ளி, ேவ்வாய் முதஷிய நாட்களில் விர தங்க கோ மேற் போண்டு, ஆசோர் சீலனுகச் செல்லுதலேக் குறித்தது. மறையுடனே நிற்கும் மற்றுள்ள நான்கு - வேதம் ஆகமம் உபகிடதம் மிருதி புராணங்கள். அ<mark>ம்மையருள்</mark> ் சுறின் கிலஞானக்கள் எல்லாம் கைவரப்பெறும் என்ற ுழம். (320)

எய்தி:. லாகும் இருவினே யின்பயன் கோய்தவிர் மேலிக், குமரி குலாங்கன்னி மைதவழ் கண்ணிநன் மாரிதுர்க் கையொடு கைதவம் இன்றிக் கருத்துறும் வாறே. 1204

இம் - எனின், அம்சை அருளால் கல்விணப் பயகோ ுப்தலாம் என்றல் நுதலிற்று.

இ - வ் : பெரிய நல்விஃளப் பயணே எய்திடலாம், நதலால் கொய்யப் பெற்ற தளிர்போலும் **திருமேனி** புடைய குமியும், விளங்குகின்ற கன்வியும், மை பூசிய சண்களுடையவளும், கல்ல மாரியம்மையும், தூர்க்கையு சகிய சத்திகளோடு வஞ்சின யில்லாமல் தியானிக்கு அறை இதுவாம் என்றவாறு. (321)

சுருத்துறுங் காலங் ஈருநு மனமுந் திருத்தி யிருந்தவை சேரு நிலத்து ஒருத்திசப உன்னி உணர்ந்திடு மண்மேல் இருத்திக் எண்குனம் எங்தலும் ஆமே · 1205

இம் - எனின், அம்மையினருளால் எண்குணம் எய்த எம் எனல் நதலிற்று.

இ - வ் : அவளாகக் கருத்தில் உறுங்காலத்தில் ுனத்தால் தியானிக்க. இருந்த தூய்மையான <mark>கிலத்தி</mark>ற் ுருக. பராசத்தியை எண்ணித் தியானிக்க. அவவ் உலகில் நீடு வாழவைப்பள். அவளருளால் எண்குணங்க

கருத்து உறுங்காலம் மனமும் திருத்திக் கருது. அம்மை இரங்கி உன் கருத்தைப் பொருங்துகின் த காலத்தில் உன்மனத்தில் காமாதி பகைகள் இன்றிக் திருத்தித் தியானிக்க. கருது; முன்னிலேயொருமை எனவினேமுற்று.

சேரும் ரிலத்து இருந்த வை - தியான பூமியில் அவளே இருத்த வைப்பாயாக. ஒருத்தியை உன்ன உணர்ந்திடு - தன்னிகரற்ற சத்தியைத் தியானித்தறிக்க மற்றவை வெளிப்படை. (322)

ஆமையொன் றேறி அகம்படி யானென ஓமஎன் ரேதிஎம் உள்ளொளி யாய்நிற்கும் நாம நறுங்குழல் தையலேக் கண்டபின் சோம நறுமலர் குடிநின் முளே. 1206

இம் - எனின், பொறி புலன்க2ளயடக்கிப் பிரண வத்தைத் தியானிக்கின் மதிமண்டலம். வரை சந்தி வியாபித்துக் காட்சிவழங்குவள் என்பது உணர்த்து நக நுதலிற்று

இ - ள் : ஓர் ஆமையில் ஏறி யான் அகம்படித் தொண்டன் என்று ஓம் என்றுச்சரித்து எமக்கு உள ளொளியாய் நிற்கும் மாஃயையணிக்த கல்ல கூக்தஃல் யுடையவளாகிய பராசத்தியைக் கண்டபின் அவள் சுக்திரப் பூவைச்சூடி நின்ருள் என்பதை உணரலாம் என்றவாறு ஆமை ஒன்று ஏறி ஆமைபோல ஐந்து பொறிக**ளாயும்** நமுகமாக அடக்**கி,** அதாவது பொறிகளே வென்**று.** 

யான் அகம்படி என - யான் அகம்படித்தொண்டன் என்ன. அகம்படித் தொண்டன் - அணுக்கத் தொண்டன். ஒம் என்று ஓதி - ஓம் என்று ஓதி, அகரம் சாரியை.

சோம் நறு மலர்-மதிமண்டலத்துள்ள ஆயிர இதழ்த் நாமரை மலர். கூடிஙின்ருள் - அம்மண்டலம் வரை வியா ரித்திருந்தாள் என்பதாம். (323)

சூடிடும் அங்குச பாசந் துணேவழி சுடும் இருவளேக் கோலக்கைக் குண்டிகை நாடும் இருபத நன்ணெடு ருத்திரம் ஆடிடுஞ் சீர்புணே ஆடக மாமே

1207

இம் - எனின், அம்மை பொன்மன்றுள் நாட்கம் ஆடுமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - வ் : அங்குசம் பாசம் தடும் அழகிய கைகளில், பெரிய சங்கமும் குண்டிகையாகிய அமுத கலசமும் பொருந்தியிருக்கும் ; இருபதங்களாகிய நல்ல நெடிய மந்திரத்தை விரும்பும், சிறப்புப்புகோந்த பொன்மன்றுவ் ஆடும் என்றவாறு.

அம்மையின் திருவுருவில் ஒருகையில் பாசமும், ஒருகையில் அங்குசமும், ஒருகையில் அழதகலசமும், ஒருகையில் சங்கமும் தாங்கியிருக்கின்ற கோலம் அறி விக்கப்படுகின்றது. இ∴தறியாதார் து‱வழியைத் தொணேவழியாக்கி, வணே - வண்டில் எனப் பொ<sub>கு</sub>் கொண்டு இடர்ப்படுவர்.

துணேவழி அங்குசப் பாசம் குடிடும் - அடியார்கட்கு வழித்துணேயாக ஆயுதங்களேத் தாங்கும். சிவ சத்திகள் ஆயுதந்தாங்குதல் சங்காரகிருத்தியத்துக்கும். அல்லாரைக் ஆயுதந்தாங்குதல் சங்காரகிருத்தியத்துக்கும். அல்லாரைக் கொன்று அன்பரைக்காத்தலாகிய அருளலுக்கும் ஆமென்பது சாத்திரத் துணிபு.

கோலம் கை இரு விள குண்டிகை கூடும் - அழகிடி திருக்கையில் பெரிய சங்கமும் குண்டிகையும் பொருந்தும். 'சிவ' என்னும் ஸ்ரீருத்ரத்துள்ள இருபதங்கள் விரும்பும். 'சி' சிவத்தையும், 'வ' சத்தியையும் விளக்குவன ஆதலால் இருபதம்(சொல்) என்றது.

சீர்புணே ஆடகம் ஆடிடும் ஆம் - அழகு புணிக்க பொன்மன்றுள் திருநடனம் புநியும்; இறைவியின் சிர் கூடூப் புணகின்ற அசைகின்ற இதயத்தில் திருநடனம் புரியும் என்றுமாம்.

ஆமயன் மாலரன் ஈசன் சதாசிவன் தாமடி சூடிநின் நெய்தினர் தம்பதங் காமனுஞ் சாமன் இரவி கனலுடன் சோமனும் வந்தடி சூடநின் முளே.

1208

இம் - எனின், அம்மை அணேவரும் வணங்க நின்றமை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பிரயன் திருமால் மகேசுரன் சதாசிவன் இவர்கள் அம்மையின் திருவடியைச் சூடித் தத்தம பதவியைப் பெற்றனர். காமனும் அவன் தம்பியா கிய ராமனும்; சூரியனும் அங்கியும், சோமனும் வக்*ழு* திருவதயைத் தாம்சூடி அவர்கள் உய்ய விளங்கினள் பராரத்தி என்றவாறு.

'ஆதித்தனம்புலி அங்கி குபேரன் அமரர்தங்கோன், போதிற் பிரமன் புராரி பொதி:பமுனி, காதிப்பொரு படை கந்தன் கணபதி காமன் முதல், சாதித்த புண்ணி யர் எண்ணிலர் போற்றுவர் தையலேயே என்றது காண்க. (225)

சூடும் இளம்பிறை சூலி கபாலினி நிடும் இளங்கொடி நின்மலி நேரிழை நாடும் நடுவிடை ஞான முருவநின் முடு மதன்வழி அண்ட முதல்ளியே

1209

இம் - எனின், அம்மை சுழிமுனோளிய உ**ச்சிய**ிற் சென்று விளங்குதலே உணர்த்துதல் நுதலி<mark>ற்று.</mark>

இ - ள்: இளம்பிறையைச் சூடுகின்ற சூலியும். கபாலத்தையணிக்தவளும் கீடிய இளங்கொடிபோல்பவளும், இயல்பாகவே நின்மலமானவளும். கேரிழையும் ஆகிய அண்டத் தலேவி கடுகாடியின் வழியாக ஞானம் விளங்க தின்று திருகடம்புரிவள் என்றவாறு

நடுகாµயின் வழியாக நானம் ஊடுருவி <mark>விளங்</mark>க உர்சியில் விளங்குவாள் என்பது கருத்து. (326)

அண்ட முதலாய் அவனி பரியந்தங் கண்டதொன் றில்லேக் கனங்குழை யல்லது கண்டனுங் கண்டியு மாகிய காரணங் குண்டிகை கோவிகை கண்டத ஞூலே

1210

இம் - எனின், எல்லாம் சத்திமயம் என்பது உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: அண்டம் முதலாக பூமிவரை சத்தியை யல்லது கண்டதோரு பொருள் இல்லேயாம், அவள் சிவமும். சத்தியுமாகிய காரணம் பெண்ணும் ஆணு மாகப் படைப்பதற்காக என்றவாறு.

அண்டமுதல் அவனிபரியந்தம் பராசத்தி வியாபித் திருத்தலால் அவளேயன்றிக் கண்டபொருள் ஒன்றும் இல் லே யாம். கண்டன் - சிவன். கண்டி - சத்தி குண்டிகை - பேண். கோளிகை - ஆண். இவை அவை யல்கிளவியாய் இருபாலாரையும் உணர்த்தின். உல கத்து ( ஆணும் பெண்னுமாக உடலேத் தோற்றுவிப்ப தற்காகச் இசிவமும் சத்தியுமாக வேறு பிரிந்தது என்பதாம். (327)

ஆலமுண் டானமு தாங்கவர் தம்பதஞ் சாலவந் தெய்துந் தவத்தின்பந் தான்வருங் கோலிவந் தெய்துங் குளிந்த பதவையோ டேலவந் தீண்டி இருந்தனள் மேலே. 121*1* 

இம் - எனின், புலமுதல் பிரமரக்திரம் வரை சத்தி வீயாபித்த நிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அம்மை ஆலகாலமுண்ட சிவத்திற்கு அமுது ஆவள்; அவர் அடையும் பதவியாவள்; மிக வந்தடையும் தவத்தால் வரும் இன்பமாகத் தானே வருவாள். அத்தகைய அம்மை ஆதாரங்கள்தோறும் கோலி வந்து அடையப் இறும் குவிந்த வழியாகிய சுழிமுளேயோடு பொருந்த வந்து செறிந்து உச்சியின் மேலே விளங்கினள் என்றவாறு.

சுழிமுணேயாகிய நடுநாடி. ஆறு ஆதாரக்கிரந்தி களில் பொருந்தி உச்சியை அடைதலின் அம்மையும் முலாதாரத்தினின்று பிரமரந்திரம் வரை நடுநாடியின் வழியாக வியாபித்திருக்கின்முள் என்பதாம். (328)

மேலாம் அருந்தவம் மேன்மேலும் வந்தெய்தக் காலால் வருந்திக் கழிவர் கணத்திடை நாலா நளினநின் றேத்திநட்டுச்சிதன் மேலா மெழுத்தின ளாமத்தி ஞளே 1212

இம் - எனின், அம்மை கருணேயால் வந்தடை வதைக் குறிக்கொண்டு காக்க எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மேலாம் அரிய தவம் மேன்மேலும் வந்தடையவும், பிராணவாயுவால் வருந்திக் கணத்துட் கழிவார் அறியார். அமுதவடிவாய அன்னே நாலிதழ்த் தாமரையினின்று வழிபடப்பெற்று, உச்சி நடுவில் மேலாகிய எழுத்தாக விளங்குவள் என்றவாறு.

ஆமம் - உணவு, ஈண்டு அமுதத்தையுணர்த்தியது. ஆமத்திஞள் - அமுதமயமானவள்: நீராக விளங்கு பவள் என்றுமாம் அப்பு சத்தியம்சம் ஆதலின், எய்த வும் என்ற உய்மை குறைக்து நின்றது. கால் - பிராணவாயு. பிராணணே வீணுக அழித்தலால் வருக்திக் கணத் திடை அழிவர் என்றது. பிராணணேக் கட்டுப்படுத்தின வர்களே இன்புடன் நீண்டகாலம் இறப்பின்றி வாழ் பவர்; அங்ஙனம் கட்டுப்படுத்தாதவர் வீணேகழிவர் என்றருளிஞர்.

நாலாம் நளினம் - நாலிதழ்த்தாமரை. முலாதாரத் தாமரை. அதில் சத்தி நிறக அதீன வழிபட்டு எனப் பொருள் கொள்க. நட்டுச்சி - பிரமரக்திரம். நடுஉடர் நட்டுச்சி. மேலாம் எழுத்து - பரநாத ஒலி. (329)

ஆமத் தினிதிருந் தன்ன மயத்தினள் ஓமத்தி லேயும் ஒருத்தி பொருந்தினள் நாம நமசிவ என்றிருப் பார்க்கு நேமத் துணேவி நிலாவிநின் ருளே.

1213

இம் - எனின், பராரத்தியின் மக்திரமும் இதுவா மேனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஆமாசயமாகிய ச்ரண த் தா வடு் தில் அன்னமயமாக விளங்குபவள்; ஓமத்தில் ஒளிவடிவாக விளங்குபவள்; அவள் நாமமாகிய 'நம சிவ' என்று தியானிப்பார்களுக்கு நியமத்தின் துணேவியாகிய அவள் விளங்கி நிற்பாள் என்றவாறு.

ஆமாம் - ஆமாசயம் சீரணிக்கும் நான பாகிய குடலில் அன்ன மயமாக உபகரிப்பவள்.

ஓமத்தில் ஏயும் ஒருத்தி பொருக்தினள்; ஒமம்-ஓமகுண்டமாகப் பிண்டத்தில் விளங்கும் உந்திச்சழி. ஏவாதிட்டானசக்கரம் அங்கே விளங்குதலாவது ஒம் சுவாதித்தில் சிவாக்கினியாக விளங்குதல். (330) குண்டத்தில் சிவாக்கினியாக விளங்குதல்.

நிலாமய மாகிய நீள்படி கத்தின் திலாமய மாகுஞ் செழுந்தர ளத்தின் சுலாமய மாகுஞ் சுரிகுழற் கோதை கலாமய மாகக் கல**ந்து**நின் முளே.

1214

இம் - எனின், தேவி கலாமயமாகக் கல<mark>ந்திருக்கும்</mark> உண்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஙிலளின் வடிவாகிய நிண்ட வெண்பளிங்குக் கல்லின் தன்மையளாவள் ; செழுமையான முத்தில் விளங்கும் தன்மையளாவள்; அங்ஙனமாய சுருண்டகுழலே யுடைய பேதையாகிய அன்கோ கலேகளின் வடிவமாக உயிர்களோடு ஒன்றியிருந்தாள் என்றவாறு.

ரிலா - கல். சுலாமயம் - ஒளிசூழுந்தன்மை. கலா மாம் - கலேகளின்வடிவு, கலே - சத்திக்குரிய பதினுறு கலேகளும், உயிர்களுக்கு உணர்வு ஊட்டுவதாகிய அறுபத்துகான்கு கலேகளும் ஆம். (331)

கலந்துநின் ருள்கன்னி காதல ஞேடுங் கலந்துநின் ருளுயிர் கற்பனே எல்லாங் கலந்துநின் ருள்கலே ஞானங்கள் எல்லாங் கலந்துநின் ருள்கன்னி காலமு மாயே. 1215

இம் - எனின், இதுவும் அம்மை பரிபா**கத்திற்**கு ஏற்ப கலந்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: கன்னியாய பராசத்தி தன்காதலஞகிய சிவத்தோடும் கலந்திருந்தாள். உயிர்களாகிய படைப் புக்கடோறும் கலந்து நின்றுள். கலேஞானங்களிலும், நாலங்களிலும் கலந்து விளங்கினள் என்றவாறு.

காதலன் - பரசிவம். உயிர் கற்பணே - உயிர்கள் உடம்பொடு கூட்டப்படுதலாகிய சிருட்டி, அன்றிக் கற்பணயால் கற்பிக்கப்பட்டனவாகிய உயிர்கடோறும் எனலுமாம். கஃஞானம் - பாசஞானம். காலம் - கால தத்துவம், ஆகவே காதலனுடும் என்பது பதிஞான மாகக் கலந்திருப்பதையும், கற்பணேயெல்லாம் என்றது பசுஞான மாகக் கலந்திருப்பதையும், கஃ ஞானங்கள் எல்லாம் என்றது பாசஞானமாகக் கலந்திருத்தஃயும் உணர்த்தின. அவரவர் பரிபாகத்திற்கேற்ப அம்மை கலந்து அருள் செய்யுமுறை அறிவித்தவாறு. (332)

காலவி எங்குங் கருத்தும் அருத்திபுங் கூலவி ஒன்றுகுங் கூடல் இழைத்தனள் மாலினி மாகுலி மந்திர சண்டிகை பாலினி பாலவன் பாகம தாமே.

1216

## இதுவுமது,

இ - ள்: காலவடிவானவள்; எவ்விடத்திலும் கருத்தும் வீருப்பமுமாகக் கலந்து அநுகூலமாக இருப் பவள்; அநக்யமாய் விளங்கும் கலப்பிணேச் செய்தனள்; அவள் யாரெனின் மாலினி, மாகுலி, மந்திரசண்டிகை பாலினி, இறையொருபாகமானவள் என்றவாறு.

காலவி - காலவி வானவள். ஆன்மாக்களுக்குக் காலதத்துவமாயிருந்து சுகதுக்கங்களே நுகர்த்துபவள்.

கருத்து - உயிர்களுடைய எண்ணம். அருத்தி -அவர்களுடைய ஆசை. இவையனேத்தையும் அவரவர் பரிபாகத்திற்கு ஏற்ப அருத்துதலின் அதற்கு அநுகூலவி என்குர். அநுகூலவி என்பது முதல் குறைந்து கூலவி என்குயது. கூலம்-கூட்டம். கூட்டமானவள் எனலுமாம். ஒன்ளுகும் கூடல் இழைத்தனள் - தன்ணேத் தியா னிக்கும் உயிர்களோடு ஒன்றித்து நிற்தம் கலப்பிணச் செய்தாள் ; என்றது அறிவானும் அறியப்படுபொருளு மாயிராது ஒன்ளுளை என்பதாம்

மாலினி - பகமாலினி என்னும் நாமத்தின் ஒரு பகுதி. மாகுலி - குலா - மூலாதாரம் முதலியவற்றை இடமாகக்கொண்டவள். மந்திர சண்டிகை - நினேப் பவர்களேக் காக்கின்ற சண்டிகாதேவி. சண்டிகா -அடியார்களின் பாவங்களாகிற காட்டுக்குப் பெருங் காற்றுப்போல்பவள். பாலினி - காப்பவள். பாலவன்-பாலிப்பவனுகிய சிவன். அம்மையின் பாலவனுகிய சிவன் எனலுமாம். (333)

பாகம் பராசத்தி பைம்பொன் சடைமுடி ஏகம் இருதயம் ஈரைந்து திண்புயம் மோக முகமைந்து முக்கண் மு∝ந்தொறும் நாகம் உரித்து நடஞ்செய்யும் நாதர்க்கே 1217

இம் - எனின், யாணேயுித்துப் போர்த்தி வீர்கடம் செய்கின்ற பெ நமானுக்குப் பக்க ழள்ள சத்தியெனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பசிய பொன்போலும் சடைமுடியையும், ஒரே இந்தயத்துடன் பத்துக்கரங்களும் ஐந்துமுகங் களும் முகங்கள்தோறும் மூன்று கண்களும் தாங்கி யாணயையுரித்து நடம்செய்யும் நாதர்க்கு இடப்பாகத் துள்ள பராசத்தியாவாள் என்றவாறு.

ஏகம் இ நையம் என்றது உடலொன்ருதலே உணர்த்திற்று. நாகம் - யாணே. (334) நாதனு நாலொன் பதின்மருங் கூடிநின் ரேதிடும் கூட்டங்கள் ஓரைந் துளஅவை வேதனும் ஈரொன்ப தின்மரும் மேஙிநின் ருதியும் அந்தமு மாகிநின் ருளே

1218

இம் - எனின், தத்துவங்களும் பிராயக்குரங்களும் அ**ணத்தும் அன்ணயே** எனல் நுதலிற்று.

இ-ள்: புர்ஷனுகிய ஆன்மாவும் முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் சேர்ந்து உடலாக நின்றது. அதிவே சொல்லப்படுகின்ற கூட்டமாகிய பஞ்சேந்திரியங்கள் உள்ளன. அவ்வுடலாகிய பிரமனும், பதினெட்டுத் தேவகணங்களும் விரும்பித் துதிக்க அவற்றிற்கு எல்லாம் முதலும் முடிவுமாகி நின்றவள் அன்ணேயார் என்றவாறு.

உடல் உயிரோடு கூடிய முப்பத்தாறு தத்துவக் கூட்டம். அதில் பஞ்சேந்திரியங்கள் உள்ளன. அந்த உடலே வேதன் தேவகணங்கள் முதலிய அணத்தும். அவைகள் வி ம்ப அம்மை அவற்றிற்கு முதலும் முடிவுமாக விளங்கினள் என்பது கடத்து. (335)

ஆகன்ற நாள்கலே ஐம்பத் தொருவர்கள் ஆகிநின் முர்களில் ஆருயி ராமவள் ஆகிநின் முளுட குகிய சக்கரத் தூகிநின் முனவன் ஆயிழை பாடே

1219

இம் - எனின், சக்கரமாகச் சிவமும், அக்கரமாக அன்னேயும் இருக்குழுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : எல்லாம் படைக்கப்படுகின்ற சிருட்டிக காலத்து, காலதத்துவத்தின் காரியமான ஐம்பத்தொரு அக்கர வடிவினர்களாக இருந்தவர்களுள் அரிய உயி சாகக் கலந்து நின்ழுள் அன்னே; சிவம் அன்னேயின் பக்கத்து அவளுடன் ஆவதற்காகச் சக்கரத்து ஆகி சின்முன் என்றவாறு.

ஆகின்றகாள் - சிருட்டுக்காலம். அகாராதி க்ஷகா ராந்தமான ஐம்பத்தொரு அக்கரங்களுக்கும் உயிர் போலக் கலந்திருப்பவள் அன்னே. அப்போது மாலா மந்திரங்களாகிய அக்கரங்கள் விளங்கும் சக்கரத்துள் இறைவன் அவளுடன் ஆவதற்காக நின்முன் என்பது.

ஆகிரின்ருர்களில் ஆருயிராமவள் ஆ**கி ரின்ருள்;** அவன் (அவள்) உடனுகிய, சக்கரத்து ஆயிழைபாடே ஆகிரின்ருன் எனக்கூட்டுக. (336)

ஆயிழை யானொடு மாதிப் பரமீடம் ஆயதொ ரண்டவை யாறும் இரண்டுள வாய மனந்தொ றறுமுக மவைதனில் ஏயவார் குழலி இனிதுநின் ருளே.

1220

இதுவுமது.

இ - ள் : சத்தியோடு சிவத்திற்கு இடமாவ சக்கரம் ஆறும் இரண்டுமாக உள்ளன. அவற்றுள் மனம்சென்று வாய்ப்பதான ஆறு இடங்களில் அன்ணே விளங்கி கின்குள் என்றவாறு.

அண்டனை - அண்டவடிவான இடம்; என்றது் சக்கரத்தை. வை - வைப்பிடம். ஆறும் இரண்டும்

உள என நிற்கும் எண்ணும்மை ஓரிடத்துக்கெட்டது. இங்ஙனம் பிரித்தோதியது மூலாதாரமுதல் பிரமரக்திரம் ஆறு சக்கரங்களும் பிண்டத்தினுள்ளாக வரைபுள்ள விளங்குதலானும், அவற்றிற்கு மேற்பட்ட உர்சியும் துவாதசாந்தமும் உடலேக்கடந்து விளங்குதலானும் என்க. இந்த ஆருதாரச் சக்கரங்களிலும் மனம்பாயும். ஆதலால் வாய மனந்தொறு அறுமுகம் அவைதனில் என்றது. வாய - வாய்த்த தியான மலமாக அருதாரங் களிலேதான் மனம் சென்றுபற்ற இயலும். அதுவரை அம்மையும் வேருய் விளங்குவள். அதற்க மேலன வாகிய ஈர்டமும் மனமிறந்த நிலே; அங்கு அநளம்மை காட்சி இறைவ3ேடு ஒன்றி ஒளிப்பிழம்பாகக் வழங்குவள். ஆதலின் இங்ஙனம் கூறியது. இனிது (337)கின்ருள் என்பதையும் கோக்குக.

நின்றனள் நேரிழை யோடுடல் நேர்பட இன்றெ னகம்படி ஏழும் உயிர்ப்பெய்தும் துன்றிய வோரொன் பதின்மருஞ் சூழலுள் ஒன்றுயர் வோதி யுணர்ந்துநின் ருளே. 1221

இம் - எனின், என்ணே அறிவித்து எனக்குள் அம்மை எழுந்தநளியிருந்தாள் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நேரிழையாகிய பராசத்தி என்னுள்ளே நின்ருள்; உடல் நான்று வீழாமல் நோப்ட, இன்று என் அகத்துள் படிவதான பிராணன் ஆருதாரங்களே யும் கடந்த ஏழாநிலேயை எய்தும். உட்லுட் பொருந்திய ஒன்றும் ஒன்பதுமாகிய வாயுக்களின் சூழலில் பிராணஞகிய ஒன்றே உயர்வானது என்றறிவித்துத் தூனும் யானுணர விளங்கினுள் என்றவாறு.

கேரிழை கின்றனள்; (அவள்) ஓடு உடல் கேர்பட இன்று என் அகம்படி உயிர்ப்பு எழும் எய்தும்; துன்றிய ஓர் ஒன்பதின்மரும் சூழலுள் ஒன்று உயர்வு ஓதி உணர்க்து கின்முள் எனக் கூட்டுக.

நேளிழை நின்றனள் என்றது தமக்கு அருள் வழங்க அம்மை வெளிப்பட்டு நின்றதை வியந்து விரைந்து கூறியது.

அவளோடு என் உடல் கீழ்நான்று விழாமல் **நேரே** நட்டமாக இரக்க என் அகத்துள்ளே படிவதா**கிய** பிராணன் ஆளுதாரங்களேயும் கடந்து ஏழாம்நிலேயா**கிய** சிரமேற்ருனத்தைச் சேரும்;

ஒரோன்பதின்மர் என்பதை உம்மைத் தொகையா கக் கொள்க, ஒருவரம் ஒன்பதின்மரும் என. அவர்கள் தச வாயுக்கள். அவர்கள் ஆழல் – அவர்களுறை விடமாகிய உடம்பு. ஒன்று – பிராண வாயு. அதுவே சிறந்தது உயர்ந்தது என்று அறிவித்து அதனுடு தானும் அடியேன் உணர வெளிகின்றுள் என்றவாறு. உணர்ந்து என்னும் செய்தெனெச்சத்தைச் செயவெ னெச்சமாக்குக.

உணர்ந்தெழு மந்திரம் ஓமெனும் உள்ளே மணந்தெழு மாங்கதி யாகிய தாகு**ங்** குணர்ந்தெழு சூதனுஞ் சூதியு**ங்** கூடிக் கணந்தெழு**ங்** காணுமக் காமுகை யாமே.

1222

இம் - எனின், பிரணவசெபத்தால் விஃாயும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ • ள் : அறிந்து உணர்ந்து எழுகின்ற யந்திரம் ஒம் என்பதாகும். அங்ஙனம் ஓமென்பதற்குள்ளாக, கலந்தெழுகின்ற கதி விணவதாகும். கொணர்ந்து எழுவ தாய சூதானவனும் சூதானவளும் கூடிக் கலந்தெழுவர். காணப்பெறும் அவள் காமுகையாம் என்றவாறு.

பிரணவம் சிவம் சத்தி, இருள் மலம், சுத்தமாயை உயிர் ஐந்தும் பொருந்தியதாக இருத்தலே அநுபவத்தில் கண்டு. எழுகின்ற மந்திரமாம். அதனே உச்சரிப்பதற் தள்ளாக ஆன்மா மாயையினின்றும் மலத்தினின்றும் நிலகி. சிவசத்திகளோடு கூடியிருத்தலாகிய கதி விளே பதாம். !இவ்வண்ணம் ஆன்மாவைக் கொணர்ந்து மேலெழுவதாகிய நாதமும் விந்துவும். அப்பிரணவத் துடன் எழுவர் என்றது ஆன்மாதுபவமாவர் என்ப தாம். சூதன்-நடிதம். சூதி-விந்து சத்தி. அக்காமுசை, கானும் ஆம் - அக்காமியான சத்தி வெளிப்பட்டு அருள்வள் என்பதாம். சத்தியைக் காமுகை என்றது அருள்வள் என்பதாம். சத்தியைக் காமுகை என்றது சிவத்தோடிணைக் என்றது சிவத்தோடிணேபிரியாது சிவகாமியாயிருத்தலின். (339)

ஆமது வ**ங்**கியும் ஆதியும் ஈசனும் ஆமது மண்டல மாருத மாதியும் ஏமது ச**ீவன்** சிகைபங் கிருண்டிடக் கோமலர்க் கோதையுங் கோத**ன்**ட மாகுமே. 1*223* 

இம் - எனின், சத்தி சீவணேப் பாதுகாப்பவள் என ுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அச்சத்தி அங்கியும், ஆதிசத்தியும், மகேச னும் ஆம். துரிய மண்டலம் சந்திர மண்டலங்களும் காற்று முதலிய பூதங்களும் ஆம். தியானிக்கின்ற ஆண்மாவின் சிகையாகிய பங்கி இருண்டிட, சி<mark>றக்</mark>த லராலாகிய கோதைபோல்வாளாகிய சத்தியும் சு<mark>ழி மு</mark>னே படியில் சிவனுக்குப் பாதுகாவலாக இருக்கு<mark>ம் என்றவாறு.</mark>

பிருதிவி முதலியபூதங்களாகவும், சூரியன் சந்**திரன்** அக்கினி முதலிய ஒளிகளாகவும் விளங்குவள் ச**த்தி.** மேலும், கோமலர்க்கோதையாகியசத்தி நடுநாடியாகிய கோதண்டத்தில் ஆகி, சிகைநறுக்க சீவனுக்கு ஏமமது ஆகும் என்க.

கோ தண்டம் - சிறந்த முதுகந்தண்டம்; என்றது நடுநாடியை. நடுநாடி வாயிலாகச் சத்தியுச்சியைப் பொருந்தின் உறுப்புச் சிவக்கும், உரோமம் கறுக்கும் ஆதலின் 'சிகை பங்கு இருண்டிட் ' என்றது. ஏம்மது எனற்பாலது ஏம்து என எதுகைநோக்கி தொகுத்தல் கொரமாயிற்று. (340)

ஆகிய கோதண்டத் தாகு மனேன்மணி ஆகிய ஐம்ப துடனே அடங்கிடும் ஆகும் பராபரை யோடப் பரையவள் ஆகு மவீளங் கருமத்தள் தானே

1224

இம் - எனின், சத்தியே பஞ்சகிருத்திய பரம காரணி பலல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்ஙனமாகிய சுழிமுணேயில் அமாந்த படுன்பணி சத்தியிடம் சுத்தமாயையினது காரியமாகிய ஐம்பது அக்கரங்களும் ஒருசேர அடங்கும். அங்ஙனம் அவளே பராபரையும் பரையும் ஆவள். அவளே பஞ்ச கிருத்தியம் பண்ணுபவள் என்றவாறு. எத்திறம் நின்ருன் ஈசன் அத்திறம் அவளும் நிற்ப ளாதலானும், சிவமெனும் பொருளும் ஆதிசத்தியாடு புணரின் எத்தொழிலும் வல்லதாம் ஆதலானும், பஞ்ச கிருத்தியம் பண்ணுவாள் என்றதாம், ஐம்பத்தொடு அக்கரங்களுக்கும் மூலமான பரா வாக்கைப் பரை என்றும், பைசந்தி வாக்கைப் பராபரை என்றும் வழங்குதல் மந்திர நூற்றுணிபாதலின் அத<sup>2ன</sup> உணர்த்த பேராபரையோடப் பரையவள், என்றது. (341)

தானிகழ் மோகினி சார்வான யோகினி போன மயமுடை யாரடி போற்றுவர் ஆனவ ராவியி ஞகிய வச்சிவந் தாஞம் பரசிவ மேலது தானே.

1225

இம் - எனின், அமையே சிவமும் பரசிவமுமாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தானே நிகழ்வதாய மோகினி, அதனே ச சார்ந்துள்ள யோகினி சத்திகள் இவற்றைக் கடந்து சென்ற திருவருட்சத்திமயமுடையாராய் அவளது திரு வடியைப் போற்றுபவர்களின் உயிரினிடமாக விளங்கும் சிவம்; அதுதானே மேற்பரசிவமாம் என்றவாறு.

மோகினி பரிவாரசத்திகளுள் ஒன்று. இது தன் அதிகார எல்லவரை தானே இயங்கும் ஆற்றலுடையது. அதிகார எல்லவரை தானே இயங்கும் ஆற்றலுடையது. யோகினி அதனேச்சார்ந்து ஆணேவழி நடப்பது. இவ் வியோகினி கூட்டமான ஆவரண சத்திகள் இவர்களால் வியோகினி கூட்டமான ஆவரண சத்திகள் இவர்களால் காக்கப்படுகின்ற எல்லயைக்கடந்து சென்றுல் விளங்கு காக்கப்படுகின்ற எல்லயைக்கடந்து சென்றுல் விளங்கு காக்கப்படுகின்ற எல்லயைக்கடந்து சென்றுல் விளங்கு வது சத்தி ஆகும். அந்த மயமுடையாராக அவள் அடி வது சத்தி ஆகும் அம்மாவர்; பரசிவமுமாவர் என்பது போற்றுபவர்களே சிவமாவர்; பரசிவமுமாவர் என்பது கருத்து.

" We a state of the state of th

தானந்த மேலே தருஞ்சிகை தன்னுடன் ஆனந்த மோகினி யாம்பொற் றிருவொடு மோணேயில் வைத்து மொழிதரு கூறது வானவை யோமெனும் அவ்வுயிர் மார்க்கமே. 1226

இம் - எனின், வியட்டிப் பிரணவாகிலேயை விளக் ததல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தாஞகிய சிவம் அதன் இருதிக்கண்ண நாகிய சத்தி, அடுத்துத்தரப்படும் நாதம். அதனுடன் விளங்கும் ஆனந்த மோகினியான மாயை. செ பொற் நி வாகிய மலம் இவை முதலாக வைத்துச் சொல்லப்படு கின்ற பகுப்பிணயுடையதானவை 'ஓம்' என்னும் அவ் வுயிர் வ நம் மார்க்கமாம் என்றவாறு.

தான் என்பது வேற்று முதல்வனில்லாத சிவத்தைக் குறிப்பது; ஆகவே சிவம். சிவம் என்பது அகரம். அந்தம் - இறுதி. சிவபரம்பொருள இறுதியாகவுடை யது சத்தி. சத்தி சிவத்துள் ஒடுங்குதலின் சத்தி சிவத்தை இறுதியாகவுடைய அந்தம் என அ**ழைக்கப்** பட்டது. ஆகவே சத்தியக்கரமாகிய உநரம். மேலே த ம் சிகை - அடுத்து நிற்கின்ற செம்பொற்றிருவாகிய மலத்திற்கு மேலுள்ளதாகிய நாதம். சிகை - நாதம். ஆனந்த மோகினி - ஆனந்த வடிவான விந்து. ஆனந் தம் - சர்வானந்தகரமான திரிகோணசக்கரம். அதன் நடுவில் விளங்கும் மோகினி என்றது விந்துவை**.** ஆகவே சிவம், சத்தி, நாதம், விர்து, மலம் என்ற ஐர் தாகிய கூறுகளேயுடைய பிரணவம் என்பதாம். அகார உகார நாத விந்து மகாரங்கள் பிரணவ வியட்டியாம் என அறிக.

மார்க்கங்கள் ஈன்ற மனேன்மணி மங்கலி யார்க்கும் அறிய வரியா ளவளாகும் வாக்கு மனமும் மருவியொன் ருய்விட்ட நோக்கும் பெருமைக்கு நுண்ணறி வாமே. ≀227

இம் - எனின், பராசத்தியின் அருமையையும்.-எளிமையையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சமயநெறிகள் அணேத்தையும் பெற்ற மஞேன்மணி, நித்தியமங்கலே, யார்க்கும் அறிதற்கு அரியவள், வாக்கும் மனமும் பொருந்தி ஒன்ருன கோக்கப் படும் பெருமைக்கு நுண்ணறிவாக விளங்குபனக் என்றவாறு.

அறுவகைச்சமயத்தையும் படைத்த சமயமுதல்ளி சத்தியாதலின் மார்க்கங்கள் ஈன்ற மனுண்மணியென்ற நடவாக்கும் மனமும் மருவி ஒன்ருய்விட்ட கோக்கும் பேருமைக்கு - திரிகரணமும் ஒன்ளுடோன்று கலக் து ஒன்றும் விட்ட கோக்கும் பெருமைக்கு. (344)

நுண்ணறி வாகும் நுழைபுலன் மாந்தர்க்குப் பின்னறி வாகும் பிரானறி வத்தடஞ் சென்னெறி யாகுஞ் சிவகதி சேர்வார்க்குத் தன்னெறி யாவது சன்மார்க்க மாமே 1228

இம் - எனின், பசுபோதம் பதிபோதம் இவற்றின் இயல்புணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மக்கட்கு மிகக்கூரிய புலனுடையை நுண்ணறிவாகும் அவ்வறிவிற்குப் பின்னிருந்து நுண ணறிவை யியக்குமறிவு இறைவனே யறியும். இறைவன் அருளிய நூகுமாகும். அத்தடமே உயிர்கள் செல்லும் நெறியாரும். சிவகதி சேர்வார்க்குரிய நெறி ச**ன்மார்**க்க கேயாம் என்றவாறு.

நுண்ணறிவு - பசுபோதம். பிரானறிவு - பத் போதம். ஆன்மாக்களின் அறிவு காரிபப்படுவது பிரா னறிவு உண்ணின்று இயக்குதலின் பின்னறி வாகும் என்றது. தடம் - அடிப்பட்ட நெறி, சன்மார்க்கம் – ஞானநெறி. (345)

சன்மார்க்க மாகச் சமைதரு மார்க்கமுந்<sup>†</sup> துன்மார்க்க மானவை எல்லாம் துரந்திடும் நன்மார்க்கத் தேவரும் நன்னெறி யாவ**துஞ்** சன்மார்க்கத் தேவியுஞ் சத்தியென் பாளே<sub>ர்</sub> 1229

இ**ம் -** எனின், ுன்மார்க்கப் பயன் உண**ர்த்து**தல் நுதலி**ற்று.** 

இ - ள் : சன்மார்க்கமாக அமைக்த கெ**றிகள்** திய கேறிகளே அகற்றிவிடும். நன்மார்க்கத்தால் கல்லொழுக் கம் ஆம், அச் சன்மார்க்கத்தைக் காட்டிய **தேவி**யும் சத்தியே என்றவாறு.

சன்மார்க்கம் துன்மார்க்கத்தைத் தூத்தி, கல்ல ஒழுக்கத்தை விளவிக்கும்; அதனேயருளியவள் சத்தி என்பதாம். (346)

சத்தியும் நானுஞ் சயம்புவும் அல்லது முத்தியை யாரும் முதலறி வாரில்லே அத்திமேல் வித்திடில் அத்தி பழுத்தக்கால் மத்தியி லேற வழியது வாமே.

1230

இம் - எனின், பிறிது மொழிதலணியாக பிரணவத் தியானப்பயணே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : , முத்தியை மு த லி ல் அறிந்தவர்கள் அம்மையும், நானும், சுயம்புவாகிய சிவமுமே. வேறு யாரும் இல்ஃயாம். அத்திமேல் வித்திட்டால், அத்தி பழுத்திட்டால். மத்தியாகிய ஆஞ்ஞா சக்கரத்தை யடைய அதுவே வழியாம் என்றவாறு.

சயட்பு - சுயம்பு என்பதன் திரிபு, அத்தி - யானே யானே என்றது விநாயகக் கடவுனே, எண்டு ஓ என்பதனே யுணர்த்திற்று. வித்து - விந்து என்பதன் வலித்தல் விகாரம், வித்திடலாவது 'ஓ' என்பதன்மேல் 'O' இடல். அப்போது 'ஓம்' என்ருகும்.

அத்தி - பிரணவம். பழுத்தக்கால் - தீயால் இரும்பு பழுத்தாற்போலப் பிரணவமானது குண்டலியினியால் வெதுப்புற்றபோது.

மத்தியில் - சுழிமுணயின் இறுதியாகிய ஆஞ்ஞா சக்கரத்தில், ஏற - உயர. அதுவே வழியாகும் - அதுவே பிரமரந்திர வழியாகும்.

'ஓம்' என்று பிரணவத் தியானம் பண்ண, அது சித்தியாங்கால் ஆஞ்ஞா சக்கரத்தையடைய வழி திறக் கும் என்பதாம். (347)

அதுவீது வென்றவ மேகழி யாதே மதுவிரி பூங்குழல் மங்கைநல் லாஃரப் பதிமது மேவிய் பணியவல் லார்க்கு விதிவழி தன்ணேயும் வென்றிட லாமே, இம் - எனின், விதியையும் வெல்லும் ஆற்றல் விளே பும் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அது இது என்று வீணுகக் கழிக்காமல், ்தன் விரியப்பெற்ற பூவையணிந்த கூந்தஃயுடைய பராசத்தியை, சந்திரமண்டலத்து அமுது பொருந்தப் பணிய கைலார்க்கு, விதியையும் அது பயனூட்டவரும் வழியையும் வெள்ளலாம் என்றவாறு.

ஒன்றிலும் துணிவு பிறவாமல் காலத்தைக் கழித்து விண் போக்காமல், பராசத்தியை மதிமண்டலத்திலே வைத்து வணங்க வல்லார்க்கு விதியையும் வெல்லும் நுற்றல் விளேயும் என்பதாம், (348)

வென்றிட லாகும் விதிவழி தன்னேயும் வென்றிட லாகும் விணப்பெரும் பாசத்தை வென்றிட லாகும் விழைபுலன் தவ்ணேயும் வென்றிடு மங்கைதன் மெய்யுணர் வோர்க்கே 1232

- இம் எனின், பராசத்தியை உண்மையினுணர் வார்க்கு விதி முதலாயவற்றை வெல்லுமாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.
- இ ள் : அஃாத்தையும், அஃனவரையும் வெல்லும் ஆற்றலாகிய பராசத்தியை உண்மையான் உணர்வார்க்கு விதி வழியை வெல்லலாம்; விணயாகிய பெரிய பாசத்தை வெல்லலாம்; பொறிகளால் விழையப்படுகின்ற புலன்களே வெல்லலாம் என்றவாறு.

விதிவழி; உம்மைத்தொகை, விழையுலன் - விழையுப் படுகின்ற புலன். (34 ஓரைம் பதின்மருள் ஒன்றியே நின்றது பாரம் பரியத்து வந்த பரமிது மாரங் குழலாளும் அப்பதி தானுமுன் சாரும் பதமிது சத்திய மாமே.

1233

இ**ம் - எனின்'** மாலாமக்திர சொருப்பாளர் சின்றம ச<mark>த்தியும் என்ப</mark>து உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஐம்பத்தொரு அக்கரங்களிலும் பொருக் தியது. மரபு வக்த பரம்பொருளிறு, கௌ கடிகை யணிந்த கூக்தலேயுடைய அன்றோயும், அவள் பதியாகிர். சிவமும் முதவாகச் சாரும் இடம் அதுவாம். இது உண்டை என்றவாறு.

மாரம் - கோடக மலர்.

(350)

சத்தியி ஞேடு சயம்புவும் நேர்படில் வித்தது வின்றியே எல்லாம் விளந்தன அத்தகை யாகிய ஐம்பத் தொருவருஞ் சித்தது மேவித் திருந்திடு வாரே.

1234

இம் - எனின், சிவசத்திகள் கேர்படின், எல்கார திருக்கும் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவமும் சத்தியும் ஒருவரையொருவர் கேர் படில், வித்தின்றி எல்லாம் விளேக்தன. அத்தகைய ஐம்பத் தோரக்கரத் தேவர்களும், ஞானத்தையடைக்கு திருக்கு வர் என்றவாறு.

சித்து - ஞானம்; அட்டமா சித்திகள் எனலுமாம், அது ஞானத்திற் சிறந்தனவல்ல ஆகலின் முன்னதே பொருளாம். வித்தது இன்றியே பெயல்லாம் விணந்தன என்றது ''விச்சதின்றியே விளவு செய்குளாய்'' என்பதண நினேனுட்டுகிறது. (351)

திருந்து சிவனுஞ் சிஸ்நுத லாளும் பொருந்திய வானவர் போற்றிசெய் தேத்த அருந்திட அவ்விடம் ஆரமு தாக இருந்தனள் தானங் கிளம்பிறை என்றே 1235

இம் - எனின், மதிமண்டலத்திலே இளம்பிறை வடி வாகச் சத்தியெழுக்தருளுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிருந்திய சிவனும் வில்லிகோப் போன்ற நெற்றியையுடைய சத்தியும். வந்தடைந்த வானவர் வணங்க, அவ்விடத்து அருந்துப்படி அரிய அமுதம் ஊற இளம்பிறையே போன்று அம்மை எழுந்தருவியிருந்தனவ் என்ற வாறு.

திருந்து சிலன் - அநுள் வழங்க, அம்மையோடு கூடிதக் கருணேடேனி கொண்ட சிவம்.

சிஃ நுதலாள் - அம்மை, சிஃ - வில், பொருந்திய வானவர்–பொறியின்பத்துப் பொருந்தாமல் தம் திருவரு விற் பொருந்திய தேவர்கள்.

அவ்விடம் அருந்திட ஆர் அமுதாக இருந்தனள் எனச் சிவத்திற்கு இயைக்க. அவ்விடம் ஆரமுதாக அருந் திட என மக்களுக்கு இயைக்க. இளம்பிறை என்று தான் அங்கு இருந்தனள் எனக்கூட்டிப் பொருள்கொள்க. (352) என்றும் எழுகின்ற வேரிணே எய்திஞர் அன்றது வாகுவர் தார்குழ லாளொடு மன்றரு கங்கை மதியொடு மாதவர் துன்றிய தாரகை சோதிநின் ருவே.

1236

இம் - எனின், அம்மையைத் தியாவிப்பளர்கள் அ**ம்மையே யா**வர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று,

இ - ள் : மாஃபை அணிந்த கூந்தகோயுடைய பரா சத்தியோடு, என்றும் எழுசின்ற எழுச்சியைப் பொருந்தின வராவர். மணம் பொருந்திய சங்கை, மதியம் இவை களோடு முனிவர்களிடம் பொருந்திய நட்சத்திரமாய், சோதியாய் நின்முள் அன்னே என்றவாறு.

ஏர் - எழுச்சி; அழதும் ஆம். குண்டலினியோடு மேலெழுகின்ற எழுர்சியை நாடோறும் பொருந்தியவர்கள் சத்தியே யாவர். ''பாவிண முற்றிய பாவகப் பயனில் மேவரப் பெறுதல்'' என்பதால் இதின அறிக. அன்று அது ஆகுவர் - வேறன்ருகிய அது ஆகுவர் என்பதாம்.

மன்றல் என்பது அல்கெட்டு மன்றேன நின்றது.
மணம் மன் தரு கங்கை எனக்கொண்டு நிக்கபேறு
உடைய கங்கையெனலுமாம், கங்கையில் தண்மையும்
தூய்மையுமாகவும், மதியில் ஒளியாகவும் தாரகையா
கவும் சோதியாகவும் நின்றுள் என்க. அன்றி யோகபரி
பாஷையின் வண்ணம். இடைகலேயைக் கங்கையாக
வும், பிங்கலேயை யமுனேயாகவும் வழங்குதலும் பிரம
ரந்திரமாகிய உச்சியை மதிமண்டலமாக வழங்குதலும்
மரபாதலின் இடைகலே வழியாக குண்டலினியோடு

பிராணவே மதிமண்டலம் சென்ற மாதவர்க்குப் புருவ மத்தியில் பொருந்திய நட்சத்திரமாகவம். மதிமண்ட லத்துச் சோதியாகவும் நின்ஞள் பராசத்தி என்று கோடலே மிகப் பொருந்துவதாம் (353)

நின்றனன் நேரிழை யானொடு நேர்பட ஒன்றிய வுள்ளொளி யாலே யுணர்ந்தது சென்ற பிராணிகள் சிந்தையில் வேண்டிய துன்றிடு ஞானங்கள் தோன்றிடுந் தானே. 1237

இம் - எனின். நிணேத்தவெல்லாம் கைகூடும் என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்ஙனம் கின்றவளாகிய பராசத்தியோடு கேரே பொருந்திய ஞானத்தால் உணர்ந்து அதிற்சென்ற உயிர்களின் மனத்தில் கிறேத்தவெல்லாம் பொருந்தும் : பரஞானம் பொருந்தும் என்றளாறு.

உள்ளோளி - ஞானம். பிராணி - பிராணிண் உடையவர்கள்; என்றது ஆன்மாக்கின. ஆயின் பொதுமையின் அணவரையும் அன்று; பிராணுயாமச் சிறப்பினேயுடையாரையே ஈண்டு உணர்த்து வதாம். வேண்டிய - விரும்பிய அனேத்தும். ஆசையற்றவனுக்கு விள்வது ஞரனமாதலின் முதற்கண் காமியப்பலினக் கைகூடச்செய்து வேட்கை தணிவித்துப் பின் ஞானத் தையும் வழங்கும் என்பதாம். (354)

தோன்றிடும் வேண்டுரு வாகிய தூய்நெறி ஈன்றிடு மாங்கவள் ஏய்திய பல்கலே மான்றரு கண்ணியும் மாரனும் வந்தெதிர் சான்றது வாகுவர் தாமவ ளாயுமே,

1238

இம் - எனின், சிவசத்திகள் வெரிகின்ற: அருள் வழங்குவர் எனல் நுதலிற்று.

இ-ள்: விரும்பிய வடிகை எய்றுதற் தரம்ற தூயமார்க்கம் தோன்று வநாம் ; பராசத்தினைப் பெறு வதற்கேற்ற பல கலேஞானங்கபேப் பெறும் ; வெழும் சத்தியும் வேருகாதொன்றியிருப்பினும், மாகோ ஒத்த கண்கபேயுடைய பராசத்தியும் மன்பதவே ஒத்த பரசிவமும் எதிரில் வெளிப்பட்டு வந்து சாட்சியாய் சிற்பர் என்றவாறு.

வேண்டுருவாகிய தூய்கெறி தோன்றிடும் - தாய் வேண்டிய உருவிணப் பெறுதற்குரிய யோகசித்திகேறி விளேயும் என்பதாம். ஆகிய என்பது செய்யிய என்னும் விணேயெச்சம்.

ஆங்கு அவள் எய்திய பக்கில எய்திரும் - அன்னே நம்மைவந்து சார்தற்கு ஏற்ற பலகிலகளும் பொருந் தும். அன்றி, அம்மைபொருந்திய பலகிலகளும் அவ எருளால் நம்மை வந்தடையும் எனலுமாம்.

தாம் அவளாயும் மான்றரு கண்ணியும் மாரனும் வக்து எதிர் சான்றது ஆகுவர் என இயைத்துப் பொருள் கொள்க. அபேதமாய் உள்ள சிவசத்திகள் மேழுக வக்து சாட்சியாக நிற்பர் என்பதாம். (355)

ஆயும் அறிவுங் கடந்தனு வாரணி மாயம தாகி மதோமடு யாயிடுஞ் சேய அரிவை சிவானந்த சுந்தரி நேயம தாநெறி யாகிநின் முவே.

1239

இும் - எனின், அநுபூதிரிலே அறிவித்தல் நுதலிற்று,

இ - வ : இவ்வண்ணம் ஆராயப்படுகின்ற அறிவி கொல்லேயுங்கடந்து அணுவடிவாய வேதமந்திர சொரு பமா பராசத்தி, மாயமாய் மதோன்மத்தையாக சிற்கும். சிவக்த பெண்ணுகிய சிவானந்தசுந்தரி அறியப் படுபொடிவாக. அறியப்படுநெறியாக நின்றருளினள் டன்றவாறு.

அரணி - வேதவடிவி, சதோபதி - மதோன் பத்தை. அடிருந்தவாருணியை அருந்தியதால் மதக்களிப் பால் செருக்கிய நிலேயிலிருப்பாள் என்பதாம். மஞேன் டினியாய் எனவும் பாடம். நேயம் - தேயம் என்பதன் நிட்டு. (356)

நெறியது வாய்நின்ற நேரிழை யாளேப் பிறிவது செய்யாது பிஞ்ஞக னேடுங் குறியது கூடிக் குறிக்கொண்டு நோக்கும் அறிவொடு ஆங்கே அடங்கிட லாமே

1240

இம் - எனின், சிவாத்தியை அபேதமாகத் **தியா** விக்க எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்பகரம் கெறியாகமின்ற பராசத்**தியை** கணமும் பிரியாமல் சிவத்தோடு சேர்த்து, கு**றி**க்கு மிடத்தில் வைத்துத் தியானிக்கும் அறிவோடு சமா**தி** யாகலாம் என்றவாறு.

சிவரத்திகளேச் சேரத் தியானித்துச் சமாதிகூடுக என்பதாம். பிஞ்ஞகன் - மயிற்பீலியை அணிந்த சிவம். தறியது கூடி - குறித்த ஆதாரங்களில் கூடி. குறிக் கொண்டு கோக்கும் - உறுதியாகத் தியானிக்கும். அறினெடு - ஞானத்தோடு, அடங்குதல் - சமாதி கூடுதல், தியானத்தில் மனமும் அடங்கித் நிபானப் பொருளின் வேருகாத நிலே சமாதியென உணங்க. (357)

ஆமயன் மாலரன் ஈசன்மா லாங்கதி ஓமய மாகிய ஒன்பதும் ஒன்றிடத் தேமய ளுருந் தெஞதென என்றிடும் மாமய மானது வந்தெ,ய்த லாமே.

1241

இம் - எனின், பராசத்தியினிடம் அன்பு பூண்ட வர்கள் இன்பமே வடிவாக விளங்குவார்கள் எனை நுதலிற்று.

இ - ள் : ஆகிய பிரமன், மால், உருத்திரன், மகேசன் இவர்கள் விரும்பும் கதிமுதல் ஓம்பமாகிய ஒன்பது நிலகளும் பொருக்த இன்பம்யனை ஆன்பா, தெனுதெனு எனப் பாடும் வண்டின் வடிவத்கை வக்தெய்தல் ஆகும் என்றவாறு.

பிரமன் மூலாதாரத்தும், மால் சுவாதிட்டானத்தும், உருத்திரன் மணிபூரகத்தும், மகேசன் விசுத்தியிலும் உறைவார்கள். ஆதலின் அவ்விடங்கள் 'ஆய் அயன் மால் அரன் ஈசன் மாலாம் கதி' என்ருர். மாலாதல் - மிக்க பற்றுக்கொள்ளு ல்; மயங்குதல் என்பதாம். ஓம் மயமாகிய ஒன்பதும் - முற்கூறிய கதிமுதல் பிரணவவடிவாய ஒன்பது நிலேகளும்; என்றது மூலாதாரமுதல் துவாதசாந்தம் வரையுள்ள நிலேகள் ஒன்றிட - பொருந்த. தேம் - இனிமை. தேமயன் - இன்பமயனை. ஒன்பது நிலேகளிலும் பிராணனேடு குண்டலினி நிலேபெற இன்பமயனைத் தேன் உண்டு களிக்கும் வண்டுபோல ரீங்கார நாதத்துடன் ஆன்மா வின்கும் வண்டுபோல ரீங்கார நாதத்துடன் ஆன்மா

வந்தடி போற்றுவர் வானவர் தானவர் இந்து முதலாக எண்டிசை யோர்களுங் கொந்தணி யுங்குழ லாளொடு கோனேயும் வந்தணே செய்யும் வழிநவில் வீரே

1242

இம் - எனின், சத்தியையும் சிவத்தையும் வழிபடு பவர் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பூங்கோத்தை யணியும் கூந்தஃயுடைய அம்மையோடு, தஃவஞ்கிய சிவத்தையும் வணங்கும் வழி பினேச் சிந்தித்துச் சொல்லுங்கள்; உங்களே இந்து முதலான எட்டுத்திசைக் காவலர்களும் ஏணேய வான வர்களும் தானவர்களும் வந்து அடிகளே வணங்குவார்கள் என்றவாறு.

இந்து - இந்திரன் என்ற சொற்குறை. இந்து முத லான எண்டிசையோர்கள் இந்திரன், அச்கினி, யமன், நிருதி, வருணன், வாயு, குபேரன், ஈசானன் என்ற எண்மர். வழி நவில்தலாவது உபாசனுமார்க்கங்களேப் பயிலுதல். (359)

நளிற்றுநன் மந்திரம் நன்மலர் தூபங் கவற்றிய கந்தங் கவர்ந்தெரி தீபம் பயிற்றும் உலகினில் பார்ப்பதி பூசை அவிக்கொண்ட சோதிக்கோர் அர்ச்சணே தானே. 1243

இம் - எனின், பார்ப்பதி பூசைக்குரிய சாதனங்க ளும் அதன் பயனும் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பயிலச்செய்யும் உலகில், பார்வதிபூசை யாவது, இடைவிடாது சொல்லுகின்ற நல்லமந்திரமும் **நல்மணமுள்ள** மலர்களும், தூபமும், மிக்க கக்குமும், தீபமும். அவிசும்கொண்ட ஒளிவடிவாகிய இறைக்குச் செய்யப்பெறும் ஓரர்ச்ச‱யேயாம் என்றவாறு.

நவிற்று நல் மக்திரம் - இடைவிடாது செங்லப் பெறுகின்ற நல்ல மக்திரம்; அது சிவயநம என்னும் திருவைக்தெழுத்து.

நன்மலர் - மணமுள்ள மல்லிகை முதலியதுக்கள். தூபம் கவற்றிய கந்தம் - தூபமிடுவதால் அடோத்தையும் அகத்திடும் கந்தம். கவர்ந்தெரி தீபம் - அசோத்தையும் கவர்ந்து விளங்கும் விளக்கு. பயிற்றும் உலகு - விணப் போகத்தை உண்டு பயிலச்செய்யும் உலகு. அவி -வேள்வியிற் கொடுக்கப்பெறும் உணவு. சோதி - ஒளி வடிவ இறை. பார்ப்பதி பூசை சோதிக்கு ஓர் அர்ச்சனே யாதலாவது சக்தனுக்குச் செய்யப்பேறும் பூசை சக்திக்கும் ஆதலின் தென்பக்க வாமம்பற்றிக் கூறியதாம் என்க. (360)

தாங்கி உலகில் தரித்த பராபரன் ஓங்கிய காலத் தொருவன் உலப்பிலி பூங்கிளி தங்கும் புரிகுழ லாளன்று பாங்குடன் ஏற்பப் பராசத்தி போற்றே.

1244

இம் - எனின், பராபரன் ஏற்பப் பராசத்தி யிருத்தில் அ**றி**ந்து போ**ற்று**க எனல் நுதலி**ற்று**.

இ - ள் : அழகிய கிளி தங்கப்பெற்ற திருக்கரத் தையும், பின்னிய கூக்தலேயும் உடைய அம்மை, அன்றே பராபரஞகிய சிவத்தை ஒருபக்கமாக உடன் ஏற்றுக்கொண்டமையால் அண்டங்கள் அணேத்தையும் ுவ் தாங்கியும் உலகில் தான் தரித்தும் பராபர ஒயினர். மேலும் கிண்டகாலத்தொருவ<mark>னேயாய் அழி</mark> பாமலும் விளங்கினர்; ஆதலால் அப்பராசத்<mark>தியை</mark> அறிக்கு வணங்குளையாக என்றவாறு.

புர்குழலாள் அன்று பராபரன் ஏற்ப, உலகில் நரித்த, ஒருவன் உலப்பிலி (ஆதலால்) பராசத்தி போற்று எனக்கூட்டிப் பொருள்கொள்க.

தாங்கி – அண்டங்கள் அணேத்தையும் தத்தம் கால எல்லேக்குள் கேடு புகுதாதே காத்து. தரித்தல் - தான் ஆதாரமாதல் . 'தரா ' என்ற பூமியின் பெயருக்கும். இப் பொருட்டாதல் தெரிக. உலகில் தரித்த - உலகில் நிலே பெற்ற அண்டங்களுக்கு ஆதாரமாயி நக்து தாங்கும் இறைவனே அண்டங்களே இடமாகக்கொண்டும் விளங்குவன் எவ ஆதார ஆதேயம் கூறப்பட்டது.

ஓங்கிய காலம் - நின்டகாலம்; பேருழிக்காலம். காலத்தொருவன் என்றது காலாதீதன் எ<mark>ன்பத&ர</mark> உணர்த்தியது. காலாநீதனே நித்யனுக முடியுமாதலின் ∍ லப்பிலி என்றது. உலப்பிலி - அழிவில்லாதவன்.

வேதங்கள் கிளி பூபமாக வக்கு இறைவியிடம் அமர்க்கு: பயில்கின்றன. ஆதலின் பூங்கிளி தங்கும் குழலான பண்றருளியவாறு, பாங்கு - ஒருபக்கம்; மேனியிற்பாதி. பராசத்திபோற்றே என உபாசகனுக்கு உண்மை உணர்த்தியவாறு. உமை ஆதாரமாக, பரா பரன் ஆதேயமாக விளங்குவதால் பராபரன் பேருழிக் காலத்தையும் கடக்து எல்லாவுலகையும் தான் தாங்கி விளங்குவார் என்பது கருத்து. (361)

பொற்கொடி மாதர் புணேகழல் ஏத்துவர் அற்கொடி மாதுமை யார்வத் தஃம்மகள் நற்கொடி மாதை நயனங்கள் மூன்றுடை விற்கொடி மாதை விரும்பி விளங்கே

1245

இம் - எனின், பராரத்தியைப் போற்றுபவர்கள எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கரிய கொடிபோலும் மாது; உழை, அன்பிற்கே யுரிய தலேவி; நல்ல கொடிபோன்ற அழகி, முக்கண்களே உடைய வில்போன்ற புருவங்களேயுடை யாள் ஆகிய உமாதேவியை விரும்பி விளங்குவாயாக, அங்ஙனம் விளங்கின் பொற்கொடிபோலும் மாதர்கள் உமது அழகிய அடிகவே வணங்குவர் என்றவாறு.

**நீர்** அம்மையை விரும்பி வழிப்பன் பொற்கொடி **மாதர்கள்** உம் அடியை வணங்குவர் என்பதாம்.

எவன் பாதரிச்சையை வென்று அம்மையின் அடியை விரும்பி விளங்குகிறுறே அவணே மாதர்கள் விரும்புவர் என்பது. அல் - இரவு ( க நமை ). விற்கொடி என்றது வில்போலும் வணர்த புருவம். (362)

லிளங்கொளி யாய விரிசுடர் மாலே
துளங்கு பராசத்தி தூங்கிருள் நீங்கக்
களங்கொள் மணியுடன் காம வினேதம்
உளங்கொ ளிலம்பியம் ஒன்று தொடரே.

1146

இம் - எனின், விசுத்தி ஸ்தானத்தில் விளங்கு ம பராசத்தியின் இயல்புணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : விளங்குகின்ற ஒளியுருவான - சுடர் விரியப்பெற்ற மணிமாலேகள் கிடந்து அசைகின்ற பரா சத்தி, மிக்க ஆணவ இருள் அகன் இருழிய நீலகண்டத் தைக்கொண்ட மணியாகிய பரசிவத்தடன் காமவிரோ தத்தைத் திருவுளம்பற்றிய இவம்பியமாவள். அவளேப் பொருந்து; அந்தப் பயிற்சிபையே தொடர்வாயாக என்றவாறு.

விரிகடர் மால் - இரத்தினமால் எனப் பெயரள வாய், விளங்கு ஒளியாய மால் என இயல்படுத்து நின்றது. துளங்குநல் - அசைதல். தூங்கிருள் - மிக்க இருள். களம் - கண்டம். களம்கொள் மணி - நீல கண்டராகிய சிவம். காமவிநோதம் உளங்கொள் இலம் பியம் - காதன்மையாகிற வின்யாட்டைத் திருவுளம் பற்றிய எமது பேருவாள். இலம்பியம் - இலப்பியம்; அடையத்தக்கது. அதாவது பேறு; அது இலம்பியம் என மெலிந்தது.

பராசத்தி மணியுடன் காமவிகோதம் உளங் கோண்டது ஆன்மாக்களுடைய மிக்க ஆணவ இரள் நிங்கு தற்காக என்பதாம். அத்தகைய பேருகிய பரா சத்தியைப் பொருந்துக - தெடர்க என்பதாம்.

உளங்கொளில் அம்பியம் எனப்பிரித்துப் புண யாந்தன்மை என்பாரும். உபதேசமொழி என்பாரும் ஆகச் சொற்பொடுள் வாளா கண்டு மரபு அறியாதே வழுவுவர். கண்டத்தானத்தில் பராசத்தி கட்கேஸ்வரி யாக மாஃமந்திரமாகக் கழுத்துமுதல் நாபிவரை ஒளி வடிவாய் விளங்குகின்றமையானும். அவளுருக்கொள் ளும்பொழுது ஸாகினிதேவியாய இலம்பியான ( கீழே தொங்குவதான ) பிறைமதி அணிந்து பதினுறிதமுத தாமரைமேல் விளங்குகின்ளுளாதலானும் அவ்வநு பவப்பொருள் செறிய ஒளியாய கடர்மாகே துளங்கு பராசத்தி மணியுடன் இலம்பியமாக விளங்குகள்; அவீள ஒன்று; தொடர் - என்று பணித்தார். (363)

தொடங்கி உலகினிற் சோதி மணுளன் அடங்கி இருப்பதென் அன்பின் பெருமை வூடங்கொள் பெருஞ்சடை மேல்வரு கங்கை ஒடுங்கி யுமையொடும் ஒருரு வாமே.

இம் - எனின் ; என்னுள் இறைவன் அடங்கி யிருப்பது எனது அன்பின் பெருமையினுதல்போல், இறைவியும் இறைவனும் ஒருருவேயாவர் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உலகினில் தொடங்கி. சோதி அணை குகிய சிவம் கலக்தொன்கும் நிற்பது அடிபேனது அன்பின் பெருமையினுலாம். பாம்புகள் உறைகின்ற பெரியசடையில் வான்வழிவரு கங்கை ஒடுங்கியாகிய இறையவன் உமாதேவியோடும் ஒருருவம் ஆவாத என்றவாறு.

உலகினில்தொடங்கி எனத் தொடக்கங் கூறனே ஆன்மாக்கள்தோறும் என்பது பெறப்பட்டது. சோதி -ஒளிவடிவான அம்மை. சோதிமணுளன் : இருபெர ரொட்டுப் பண்புமாம். அடங்கியிருப்பது - ஒன்ருயக கலந்திருப்பது. சடம் சித்தாகிய பொருள்களினத்தி லும் உள்ளும்புறம்பும் இறைவன் கிற்றல். கங்கை ஒடுங்**கி -** கங்கையொடுங்குத**ற்**குக் காரண சாகிய பிவம். ஒடுங்**கி ;** பெயர். உமையொடும் ஒருரு வடும் - சத்தியும் சத்தனும் ஒளியும் சூடும்போல ஒரே வடிவாம் என்பதாம். (364)

உருவம் பலவுயி ராய்வல்ல நந்தி தெருவம் புதந்தமை தேர்வுற நாடிற் பு<sup>ரி</sup>வளேக் கைச்சியெம் பொன்னணி மாதை மருவி இறைவன் ம**டிழ்வன மாய**மே. 1248

இம் - எனின், சிவமும் சத்தியும் சிருட்டி யு<mark>ன்முக</mark> மாகக் கலக்து மாயையைக் கலக்குவர் எனல் நுதலி**ற்று.** 

இ - ள் : வடிவால் பலவுயிர்களாக விளங்கு**கின்ற** சிவம், உலாப்போந்தமையைத் தெளிவுற ஆராயின், முறுக்கிய வளேயை அணேந்த கைகளே புடையவளும், எமது போன் ஆபரணங்களே அணிந்த மாதும் ஆகிய உமையைக் கலந்து, இறைவன் களிப்பன எல்லாம் மாயமேயாம் என்றவாறு.

இறைவன் அஃரத்து உயிர்களேயும் வடிவாகக் கொண்டு விளங்குவதை ஆராயின் அவன் உமையோடு கூடிக் களிப்பன மாவும் மாயமாம் என்பது. அவனே உயிர்கள் மாவுமாக இருக்க உமைபோடு களிப்பதற்கு ஒன்றுமில்லே என்பதாம்.

உமையோடு கூடிக் களிப்பன மாயை என்**றது,** இருவரும் கூடி மாயையைக் கலக்க அதனின்று **சொல்** லும் பொருளுமாகிய பிரபஞ்சம் உண்டாயின என்ப**தைக்** குறிப்பான் உணர்த்தியவாறு. (365) மாயம் புணர்க்கும் வளர்சடை யானடி தாயம் புணர்க்குஞ் சலநதி அமலணேக் காயம் புணர்க்குங் கலவியுள் மாசத்தி ஆயம் யுணர்க்குமவ் வியோனியு மாமே.

1249

இம் - எனின், மாயைவாக்கொண்டு உலகைச் சிருட்டிக்கத் திருவுளங்கொண்ட இறைவனும் சத்தியும் சிருட்டியுள் நிற்கு நிலேவேறு பாடு உணர்த் நுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மாயையைக் கூட்டினைக்கும் வளர் சடையாஞகிய சிவம் தன் திருவடியோடு சம்பந்தம் உண்டுபண்ணும் கங்காதர மூர்த்தியைச் சத்தி தமது கலவியிஞல் திருமேனி கொள்ளச்செய்வர். அவரே கூட்டத்தை விளேவிக்கும் யோனியும் ஆம் என்றவாறு.

மாயம் புணர்க்கும் வளர்சடையான் - ஆன்மாக்கள் விணக்கீடாக உடலொடு பொருந்த மாயையாகிய முதற் காரணத்தோடு கூட்டுவிக்கும் இறைவன்.

அங்ஙனம் மாயையொடு கூட்டி ஆன்மாக்களுக்குச் செய்வன திருவடிச் சேர்க்கையாகிய அருளலேயாதலின், தன் திருவடிச்சேர்க்கையூட்டவும் வல்லான் என்பது 'அடிதாயம் புணர்க்கும் சலாதியமலன்' என்றது. தாயம் – உரிமை; சம்பந்தம். அமலகோக் கலவியுள் காயம் புணர்க்கும் மாசத்தி - பரசிவத்தைத் தம் புணர்ச்சி யால் திருமேனி கூட்டுவிப்பள் பராசத்தி என்பதாம்.

ஆயம் - கூட்டம். யோனி - விந்து. பராசத்தி விந்துசத்தியுமாவள் என்பதாம். (366) உணர்ந்தொழிந் தேவை ஞமெங்கள் ஈசபேப் புணர்ந்தொழிந் தேன்புவ ஞபதி யாரை அணேந்தொழிந் தேனெங்கள் ஆதிதன் பாதம் பிணேந்தொழிந்தேன்றன் அருள்பெற்ற வாறே 1 250

இம் - எனின் சோபானக் கிராமாக வி?ளந்ததன் அநுபவர் கூறுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அவன் நாம் என்ப எவற்றை உணர்ந்து நாம் என்பதணே ஒழிக்தேன். எங்களிசணக்கூடி அவன் சசமாயினேன்; புவலுபதியாரை அணேந்து பரவர நானேன்; எங்கள் ஆதிதன் சிபாதங்களேச் சேர்ந்து நாடஃயாயிவேன்; சிவளருள் பெற்றவாறு இதுவாம் என்றவாறு.

அவன் நாம் உணர்க் ந ஒழிக்குன் - அறியப்படு பொருளாகிய சிவத்தையும் அறிபவர்களாகிய நம்மை யும் உணர்க்கு, சிவபரம்பொருளின் மேலான நிலேயை யும், ஆன்மாக்களினுடைய இழிதகைமையையும் அவனருள் உணர்த்த உணர்க்கு அவனது அருள் வியா பகத்துள் நாம் ஏகதேசியாக இருத்தலேத் தெளிக்கு, நாம் என்னும் முடைப்பையே ஒழிக்தேன் என்பதாம்.

ஈசன் - உடைமையாகவுடையன். எங்கள் ஈசன் -எங்களணவரையும் அநாதியே உடைமையாகவுடைய இறைவன். புணர்ந்து - கூடி. கருத்திற்கு இயைந்த தலேவியைக்கூடித் தன்னுணர்விழந்த தலேமகன் போல நாகிவளாய் பகுதிப் பொற்பு ஆரறிவார் என்ற நிலேயில் புணர்க்தோம் என்னும் உணர்ச்சியும் அற்றேன் என்க. இப்படியே அணேக்தொழிக்தேன் முதலியவற்றிற்க. கருத்துக்கொள்க.

பீணேதல் - நுக்காயாகக் கோடர்.

(367)

பெற்ருள் பெருமை பெரிய மனேன்மணி நற்ருள் இறைவனே நற்பயன் என்பர் கற்ருன் அறியுங் கருத்தறி வார்கட்குப் பொற்றுள் உலகம் புகல்தனி யாமே

1251

இம் - எனின். புகலிடரி துவெளல் நுதலிற்று:

இ - வ் : பெரிய மறேன்மணி பெருமை பெற்றுள். கல்ல தாளிணயுடைய இறைவனே கற்பயன் என்பர். திருவடி ஞானத்தைக் கற்றுன் அறியும் கருத்தின் அறிவார்கட்கு, திருவடியாகிய முத்தியுலகமே அடைக் கலமாதற்குரிய தனித்த இடமாம் என்றவாறு.

மனேன்ம<del>ணி</del>யும் இறைவனுமே பயனுவர். குக வால் அவளது உலகத்தை அடைக்கலத்தானாகக அடைதலே ஒப்பற்றரிலேயாம் என்பது கருத்து.

கற்றுன் - திருவடி சம்பக்குமான கல்லி கற்றனர். அவன், அறியும் கருத்தாவது தன்செயலாவதொன்று இன்றென்றும், எல்லாம் இறைவன் செயலே என்றும் அறிதல். தனிப்புகலாம் எனக்கூட்டி, ஒப்பற்ற புகலிடமாம் எனப் பொருள்கொள்க. (368)

தனிநா யகன்றனே டென்னெஞ்சம் நாடி இனியார் இருப்பிடம் ஏழுல கென்பர் பனியான் மலர்ந்தபைம் போதுகை ஏந்திக் கனியாய் நிணவதென் காரணம் அம்மையே 1252 இம் - எனின், சிவம் சர்வவியாபியாக இ**ரப்ப**து அம்மை கனியாக **கி**ணவதன் காரணமாம் **என்ப**து உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பராசத்தி, குவிர்ச்சியோடு மலர்ந்த நாமரைப் போதுகளேக் கரத்திலே ஏந்திக்கொண்டு, ஒப்பற்ற சிவபரம்பொருளோடு அடியேன் மனத்தை யும் விரும்பி இனியராய் இருக்கும் இறைவன் இருப் பிடம் ஏழுலகும் அதற்கப்பாலும் என்பர். அத்தகைய கனியாகக் கருதுவது என்ன காரணமே அருளுக என்றவாறு.

அம்பை, போது கையேக்தி, காயகனேடு என் கெஞ்சம்காடி, இனியார் இருப்பிடம் ஏழுலகு என்பர்; அங்ஙனாடுகக் கனியார் நினேவது என்காரணம் எனக் கூட்டுக.

பனியான் என்பது நூங்குகையான் என்பழிப் போல உடனிகழ்ச்சிப் பொருளதாகக் குளிர்ச்சியோடு என்னும் பொருள் தந்தது. ஏழு உலகும் இனிக்கக் கனியாய் இருப்பவர்களேத் தமக்குமட்டும் கனியாய் சிணேவதன் காரணம் என் என வினவியவாகும். (369)

அம்மணே அம்மை அரிவை மனேன்மணி செம்மணே செய்து திருமங்கை யாய்திற்கும் இம்மணே செய்த இருநில மங்கையும் அம்மணே யாகி அமர்ந்து நின்றுளே. 1253

இம் - எனின், பராசத்தியே மாயாசத்தியாக உதவு நூல் உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள் : அம்மண முதலான பலவேறு நிலகன் யுடைய பராசத்தி. செம்மையாகிய வீட்டுலகைச் செய்து ஞானச் செல்வியாய் விளங்குபளள். இவ்வுடனே நமக்குத்தந்த பெரியமாயாசத்தியும் அந்தத் தனுவாகிய உடலுக்கு முதற்காரணமாக அமர்ந்திருந்தாள் எ - று.

ஆன்மாக்கள் விடு அடைய ஞானச்செல்வியாக விளங்கும் பராசத்தியே, அவர்கள் பிராரத்த கன்மங் களே நுகர்க்கு மலவாதனேவிடத் தனுகரணுதிகளுக்கு மூலமான மாயையாகவும் இருப்பள் என்பது கருத்து,

அம்மன் என்பது ஐகாரச்சாகியை பெற்று அம்மன் என நின்றது. செம்மையாகிய விடு என்றது முத்தி யுலகை. திருமங்கை - ஞானச்செல்வி. (370)

அம்மையும் அத்தனும் அன்புற்ற தல்லது அம்மையும் அத்தனு மாரறி வாரென்ணே அம்மையொ டத்தனும் யானும் உடனிருந் தம்மையொ டத்தணே யான்புரிந் தேனே 1254

இம் - எனின், சிவபரம்பொருள் அடியேன் அறியாது, அடியேன் அவர்களே விரும்பிகோன் என்ப துணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அம்மையும் அத்தனும் ஒருவரையொரு வர் அன்புற்றிருப்பர் அல்லது, அடியேணே அவர்களில் ஆரறிவார் ? அவர்களிருவருடனும் அடியேன் இருக்து அவர்களிருவரையும் யான் விரும்பினேன் என்றவாறு.

அவர்கள் ஒருவரையொருவர் அன்புசெய்யவே அ**ஜேத்துயி**ர்களும் அவ்வன்பினுள் அடங்**கி**ன. ஆகவே அவர்களில் யார் என்னே அறிவார்கள்! என்றது இரு வரும் இடையிறன்றிக் கருணேசெய்வதை உணர்த்திற்று. உடனிருந்து யான் புரிந்தேன் என்றது அவர்களிருவரும் கருண்கோக்குடன் கனிந்திருக்க அடியேனும் அவர்கள் திரு டின் அகலாதிருந்து தெளிந்தேன் என்பதாம். ஆகவே உலருயிர்களுக்கெல்லாம் சிவம் ஆதாரம்; அவருக்குச் சத்தி அதாரம்; அவருக்குச் சிவம் ஆதாரம்; இவ்வண்ண மாக அவரிருவரும் ஆதார ஆதேயமாவர் என்பது விளக்கியவாகும்;

## 9. ஏரொவிச்சக்கரம்

சக்கரங்களாகப் புறத்தே தாமிரமாதி தகடுகளில் இயற்றப்படுவன யாவையும் அகத்தே ஆதாரங்களில் இயன்றனவாகிய ஆதாரசக்கரங்களே அறிவிப்பனவே. சக்கரபூசை அங்கங்கே பீசங்கணயும், அதிதெய்வங்கண யும், மந்திரங்களேயும் வைத்துத் தியானிக்க உதவும் புறப் பூசை போல்வனவேயாதலின், அகப் பூசையாகிய ஆதார தியானத்தையே ஈண்டும் விளக்கக் கருதிய திருமூலதேவ சித்தநாதப்பெருமான், மூலாதாரம் முதலான சக்கரங்களில் பிருதிவியாதி பஞ்சபூத பீசங்களும் அவையணத்தும் ஒரே ஒளிமயமாக மேல் கோக்கி வழங்கும் காட்சியும் உணர்த்தத்தொடங்கி, 'ஏரொளி' என்பதன் பெயர்க் காரணத்தைப் பின்னர் இவ்வதிகாரத்து 20 - io திருமந்திரத்து விளக்குகின்று ஆதலின், அதற்கங்கமாக ஒவ்வோராதாரசக்கரத்தின் இயல்பையும், அக்கரத்தையும், பீசத்தையும், அதி தேவதையையும், அவை எல்லா வற்றினும் பராசத்தி வியாபித்துநிற்கும் ம்யாஜிய்வூர் முறையே உணர்த்துகின்ளுர்கள். ஏர் - எழுச்சி அல்லது அழகு. ஏரௌரிச் சக்கரம் – மேல்கோக்கிய ஒளிவழவான சக்கரம். மூலக் கனல் எங்கும் வியாபித் தடஅணத்தையும் தம்முள் அடக்கி வேருென்றும் தோன்முமல் தாறென்றே யாகித்தோன்றஙிற்கும் அநுபவத்தை அறிவிப்பது என்பது கருத்து.

ஏரொளி யுள்ளெழு தாமரை நாலிதழ் ஏரொளி <mark>விந்துவி க</mark>ூலெழு நாதமாம் ஏரெளி யக்க**லே எங்**கும் நிறைந்தபின் ஏரொளிச் சக்கர மந்நடு வன்னியே:

1255

இம் - எனின், இதுமுதல் 'சொல்லிய விக்குவும் (1257) என்பது ஈழுக ஏரோளிச்சச்கரத்தின் இயல்பை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: மூலாதாரத்துள் மூனத்து எழுகின்ற தாமரை நாலிதழ் உள்ள மிக்க ஒளிரைவினதாம். அது விந்துசத்தியினுல் எழுகின்ற நாதத்தை உடையதாம்; நிவிருத்திகலே அந்தமான வன்னிமன்டலம் முழுதும் அது நிறைந்த பின்னர் நடுவே வன்னிமிச் முடையதாக விளங்கும் என்றவாறு.

தாமரை நாலிதழ் - மூ வாதாரத்திலுள்ள தாமரை நான்கு இதழ்களேயுடையது. விந்துவின் எழுநாதம் நாலாம். - வம் சம் ஷம் ஸம் என்னும் ஒலிகளாம். விந்து அதுஸ்வாரமாகிய ம் என்பது.

அக்கலே - முலாதாரம் அந்தநாகச் கிகுல்டிக் கிரமத்தில் வைத்துப் பேசப்படுகின்ற நிவிருத்தி, பிச திஷ்டை கலேகள். வன்னி - குண்டலினிபோடு கூடிய மூலாக்கினி. (372) வன்னி பெழுத்தவை மாபலம் உள்ளன வன்னி யெழுத்தவை வானுற ஓங்கன வன்னி யெழுத்தவை மாபெருஞ் சக்கரம் வன்னி யெழுத்திடு வாறுது சொல்லுமே

1256

இம் - எ**லின்.** வன்னிபீசத்தின் வலிமை உணர்த் சநல் நுதலி<mark>ற்ற</mark>ு.

இ - ள் : மிகுக்த வன்மை பொருக்தியனவும், வண்ணுறச் சிறக்தோங்கியனவும், மிகப்பெரிய சக்கர ஈதவாவனவும் வன்னிபீசமாகிய ரம் என்பது. அதணே வரைக்குமுறை சொல்வாம் என்றவாறு. (373)

சொல்லிய விந்துவும் ஈராறு நாதமாஞ் சொல்லிடு மப்பதி யவ்வெழுத் தாவன சொல்லிடு நூறெடு நூற்பத்து நாலிரு சொல்லிடு சக்கர மாய்வரு மேலதே

1 257

இம் - எனின், விர்து பன்னிரண்டு ஒலிகளாக -ரவற்றை 124 அறைகளில் அமைத்து சக்கரம் பக்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விந்து பன்னிரண்டு ஒலிகளாம். இறை ுபாநத்து அகாரமாவன; நூற்று நாற்பத்து நான்கு அதுக்கள் சக்கரமாகவரும் என்றவாறு.

விக்கு ஒருறு காதம் ஆம் என்றது அவையை. அத்தெய்வங்களேப்பற்றி ஒரோவோன்று மும்முன்ருய் நீளம்ள மாறி ஒரோவொன்ருய்ப் பரிணமித்து இடை பிடையே அறுவகைச் சூனியங்களுடைய பன்னிரு சிராசாத மக்திசமாதலே உணர்த்திற்று. சக்கரம் அமைபுமுறையும், அதனுக் அகாராக் கலேகளே அமைக்கும் முறையும் இன்னபடியென்று விளங்கவில்லே. (374)

மேல்வரும் ளிந்துவு மவ்வெழுத் தாய்ளிடும் மேல்வரு நாத மும் ஓங்கும் எழுத்துடன் மேல்வரு மப்பதி யவ்வெழுத் தேவரின் மேல்வரு சக்கர மாய்வரு ஞாலமே,

1258

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : மேல்வரும் விக்குவும் 'ம் ' என்றும் ஒலியுடையதாகும். அதன்மேல் வரும் காதம் ஓங்கும் எழுத்துடன் கூடி பதிக்குரிய அவ்வெழுத்துக்களே வரின் பூமி சக்சர வடிவாகும் என்றவாறு.

் அகாரம் உதாரம் புகாரம் நாதம் விந்து ' என்ற வியட்டிப் பிரணவத்துள் விந்து ஓற்குரூலியதாம். ஓங்கும் எழுத்துடன் நாதம் என்றது உச்சியிற்றேன் றும் எழுத்தாகிய ' ஸௌ ' என்பதுடன் கூடிய என்பது. அப்போது ஸௌ: என ஆகும். அப்பதி அவ்வெழுத்து - பதிக்கு உரிய எழுத்தாகிய சிவயநம். ஆகவே ஓம் ஸௌ: சிவயநம் என்ற எழுத்துக்கள் வரின் நாற்கோண வடிவாய சக்கரமாம் என்றவாறு. சக்கரமாய் வரும் ஞாலமே என்றதில் சக்கரமாகத் தன்னேத்தானே சுழலும் உலகம் எனவும் ஒருபொருள் தோன்ற நிற்றல் காண்க.

அவ்வெழுத்தாய்விடும் என்பதணே அகாரமாகிய சிவ எழுத்தாகும் என்றும், மேல்வரும் என்பத<sup>இனு ச</sup> சென்னி அளவும் சென்ற எனவும் உரைகோடலு<sup>ம</sup> ஒன்று. (375) ஞாலம தாக விரிந்தது சக்கரம் ஞாலம தாயிடும் விந்துவும் நாதமும் ஞாலம தாயிடு மப்பதி யோசணே ஞாலம தாக விரிந்த தெழுத்தே?

1259

இம் - எனின், 'இந்தச் சக்கரமே ஞால**முழுதும்** அணத்துமென**்** அதனுடையபெருமை உணர்த்து**தல்** நுதலிற்று.

இ - ள் : சக்கரம் உலகமாக விரிந்தது. அதனுள் விளங்கும் விந்துவும் நாதமும் உலகமாக விரிந்தது. அதனுள் விளங்கும் அவ்விறைவனின் சேர்க்கையே உலகம் யாவும், இவ்வண்ணம் எழுத்தே உலகமாக விரிந்தது என்றவாறு.

விரிந்த எழுத்தது விந்துவும் நாதமும் விரிந்த எழுத்தது சக்கர மாக விரிந்த எழுத்தது மேல்வரும் பூமி விரிந்த எழுத்தினில் அப்புறம் அப்பே

1260

இம் - எனின்**, இ**துவும் மேலத<sup>ஜன</sup> விளக்குதல் நுதலிற்று

இ - ள் : விரிந்த எழுத்து விந்துவும் நாதமுமாகிய சிவசத்திகளிட மிருந்தேயாம். அது வே சக்காமாக, அதுவே பூமியாக, அதன்புறமாகவுள்ள நீராக விரிந்தன என்றவாறு.

னீந்து வானிலிருந்து பஞ்சபூதங்களும், பௌதிகங் களும் தோன்றுவன என்று அறிவித்தவாறு. (377) அப்பது வாக விரிந்தது சக்கரம் அப்பினில் அப்புறம் அவ்வன லாயிடும் அப்பினில் அப்புறம் மாருத மாயெழ அப்பினில் அப்புறம் ஆகாச மாமே

1261

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : கீர்மண்டலமாக விரிக்ததாகிய சக்கரம் பப்புறம் அனல் மண்டலமாகும். அப்புறம் காற்றேழு, ப்புரம் ஆகாசமாம் என்றவாறு.

ஆகாச அக்கர மாவது சொல்லிடில் ஆகாச அக்கரத் துள்ளே எழுத்தவை ஆகாச அவ்வெழுத் தாகிச் சிவானந்தம் ஆகாச அக்கர மாவ தறிமினே.

1262

இம் - எனின், இதுவுமது.

**இ - ள் : ஆகா**ச அக்கரமாவது, சிவாகக்தம் ூளுவ**தாம்.** 

ஹ என்பது தமிழொலி கோக்கி 'அ' எனத் திரிக்தது. ஹம் என்பது ஆகாசபீசம். (379)

அறிந்திடுஞ் சக்கரம் ஐயஞ்சு விந்து அறிந்திடுஞ் சுக்கர நாத முதலா அறிந்திடும் அவ்வெழுத் தப்பதி யோர்க்கும் அறிந்திடும் அப்பக லோனிலே யாமே. 1263

🕠 இழ்-எனின், சக்கரவடிவம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

.இ - ள் : அறியப்பட்ட இந்தச் சக்கரம் இருபத் தைந்து புள்ளிகளேயுடையதாழ். இதற்கு நாதமாகிய சேர்கோடு முதலாக, அப்பதிகளில் அ**றியப்பட்ட எழு**த் தா**கி**ய திருவைந்தெழுத்தை ஆராய்**கிற**பேருக்குச் சிவ தரிய திசுனம் ஆய் என்றவாறு.

இருபத்தைந்த பதமுள்ள கட்டங்களே வதக்கும் போது இருபத்தைந்து புள்ளிகளேவைத்து ஒரு புள்ளி யோடு ஒருபுள்ளியைத் தண்டாகார நாதவடிவான கோட்டால் இணேப்படுத மந்திர சாஸ்திர முறையாதலின் அதனேயொட்டி அமைக்க என்றது. அதனுள் சிவயகம என்னும் திருவைந்தெழுத்தைத் தலேமுதலாக மாறி அமைத்துத் தியானிக்கின் சிவசூரிய தரிசனம் சித்திக்கும் என்பதாம். (380)

அம்முதல் ஆறுமவ் வாதி எழுத்தாகும் அம்முதல் ஆறுமவ் வம்மை எழுத்தாகும் அம்முதல் நாலும் இருநடு வன்னியே இம்முத வாகும் எழுத்தவை எல்லாம்.

1264

இழ் - எனின், சிவம். சத்தி, வன்னி முதலிய வற்றின் எழுத்துக்கள் இவையெனல் நுதலிற்று

இ- ள்: அகாரமுதல் விந்துவரையுள்ள ஐந்தும், அதற்கு மேலதாகிய சிகாரமும் சிவபெருயானுக்குமிய எழுத்தாகும். அதன் வழித்தாகிய வகரம் சத்தியட்சா எழுத்தாகும். அம்முதல் நாலாம் எழுத்து என்னி எழுத்தாகும். எழுத்துக்கள் யாவும் இவ்வண்ணம் முதன்மை பேறும் எழுத்துக்கள் யாவும் இவ்வண்ணம் முதன்மை பேறும் என்றவாறு. அம்முதல் ஆறு – அகார முதலாகவுள்ள ஆறு எழுத்து என்றது அகார, உகார, மகார, மாத, பிக்துக்க ளாகிய ஐக்தும், சிகாரமும் ஆகிய ஆறு எழுத்துக்களும் சிவாக்கரங்களாம். பிரணவமும், சிகாரமும் சிவாக்கரங் களாழ் என்பது.

அம்முதல் ஆறு - அம்முதல்றைக்குப்ப எழுந்தின் வ**ழித்தாகி**ய எழுத்து; என்றது வகாரத்தை. அது ச<u>ற்</u>கியட்சரமாம்.

அம்முதல் காலும் - அம்முதல்வன் எழுத்தாகிய ஓடி சிவய என்பதில் காலாம் எழுத்தாகிய 'ய' கரம். வன்னி -உயிராம், ஒளியாம். இரு கடு என்றது தனியே (பிரணவுக் தோடு) இரண்டு இரண்டெழுத்துக்களின் கடுவணதாகிய எழுத்து என இடஞ்சுட்டி விளக்கக்தக்து அருளியவாறு. (381)

எழுத்தவை நூரெடு நாற்பத்து நாலும் எழுத்தவை யாறது வந்நடு வன்னி எழுத்தவை யந்நடு வச்சுட ராகி எழுத்தவை தான்முதல் அந்தமு மாமே. 1265

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - வ : எழுத்துக்கள் நூற்றுநாற்பத்து நான்மு, இவ்வண்ணம் நூற்று நாற்பத்துநான்கான எழுத்துக்கள் ஆரும். ஆ றின் நடுவெழுத்து வன்னிவடிவாம். அதன் நடுவாகிய இருதயகமலத்துச் சோதிவடிவாகி எழுந்த இறையே இவ்வுலகு அணேத்திற்கும் முதலும் அந்த முமாம் என்றவாறு. எழுந்த ஐதான் என்பது எதுகைநோக்**கி எழுத்** தவைதான் என நின்றது. ஒலியுலதம் பொருளுலகு ாகிய அசோத்திற்கும் முதலும் இறுதியும் ஆவது அவ்விறையேயாழ் என்பது கருத்து. (382)

அந்தமும் ஈறு முதலானவையற அந்தமும் அப்படு னெட்டுடன் ஆதலால் அந்தமும் அப்பதின் மூன்றில் அமர்ந்தபின் அந்தமும் இந்துகை யாருட மானதே 1266

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - வ் : அதயும், மேலிறும் கிங்க, எஞ்சி கின்ற அந்தம் பதினுறும் இரண்டும் ஆகிய பதினெட்டெழுத் நடதைவால், பதின்முன்ளுகிய துவாதசாக்தத்தில் ஏறி அமர்ந்தபின்னர் முடிவாக சக்திரமண்டலத்தின்கண் ஏறிக் கடந்ததாகும் என்றவாறு.

அஃதாவறு விசுத்தி ஆஞ்ஞை சக்கரங்கள் க முதல் கூ முடிய பதினுறு எழுத்தும். ஹ க்ஷ என்னும் இரண்டு எழுத்தும் ஆகப் பத்னேட்டெழுத்துடன் விளங்குவதால், இச்சக்கரங்களேக் கடந்து மேலும் துவாதசாந்தத்தை எய்தியபின் சந்திர மண்டலத்தைக் கடந்தநிலே சித்திக்கும் என்பதாம்.

அந்தமும் - அடியாகி ப முலமும், ஈறும் - உடலி னிருகிய உர்சியும் நீங்க. அந்தம் - இறுதியாகவுள்ளன அப்பதினெட்டுடன் ஆதலால் - அந்தப்பதினெட்டு அக் கரங்கள் ஆதலால். துவாதசாந்தம் என்பதன் மொழி பெயர்ப்பு பதின்மூன்றில் என்றது. இந்துகை - சந்திர மண்டலம். ஆருடம் - ஏறுதல் அல்லது கடத்தல். (383) ஆவின மானவை முந்நூற் அறுபது மாவின மப்பதி கேந்தின மாயுறு மாவின மப்பதி கொட்டுட ஞயுரு மாவின மக்கதி ரோன்வர வந்ததே.

1207

இம் - எனின், இவ்வண்ணம் கடக்கு கின்ற சிவமே காலதேவதையாய் ஆண்டு இருது மதி காள் முதலிய காலமாயிற்று என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: அவ்வண்ணமான காலமாகிய முக்கும் றறுபது காட்களும், பட்டங்களும், இருநுவும், மாதமு மாகிய பதினெட்டும், ஆயுளுமாகிய இன்னை அச் சிவசூரியன்ன வக்ததாம் என்றவாறு.

ஆவினம் - அவ்வினம் என்பதன் திரிபு. அதன் வகை என்பது பொருள். ஆயுரு என்பது வடகொல்; விஸர்க்க ஈறு 'ரு' காரமாகி ஆயுரு என்குயிற்று. பாயு: என்பது பாயுரு என வழங்குதல்போலக் கொள்க. ஆயுரு - ஆயுள்.

வந்திடும் ஆகாசம் ஆறது நாழிகை வந்திடும் அக்கரம் முப்பதி ராசியும் வந்திடு நாளது முந்நூற் றறுபதும் வந்திடு ஆண்டு வகுத்துரை பவ்வியே.

1268

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - வ : வான் வழியாக வரும், அழி வின்றி மாறி மாறி வருகின்ற முப்பது நாழிகையும், பன்னிரண்டு ராசியுர், முந்நூற்றறுபது நாட்களும் ஆண்டுகளும் முறைப்படி வந்திடும் என்றவாறு. அவ்விதியே எ**னற்பா**லது செய்யுளின்பம் கோக்கி அவ்வியே என <mark>ரின்றது என்பர். அம்முறைப்படி என்ப</mark>து பொருள். **(38**5)

அவ்வின மூன்றுமவ் வாடது வாய்வரும் செவ்வின மூன்றுங் கிளர்தரு வேரதாம் எவ்வின மூன்றுந் தழைத்திடுந் தண்டதாம் இவ்வின மூன்றும் இராசிக ளெல்லாம். 1269

இம் - எனின், பன்னிரண்டு இராசியும் மூ**ன்று** விதி களாமாறு உணர்த்துதல் நுதலி<mark>ற்று.</mark>

இ – ள்: அவ்வினமாகிய மன்றும் மேட வீதியாம் வரும்; மேலோங்கிய முன்றும் விளங்குகின்ற **ஏரா**கிய இடப வீதியாழ்; செற்மையான முன்றும் தழைக்கின்ற தண்டோடுகூடிய மிதுன வீதியாம். இராசிகள் எல்லாம் இவ்வகையான முன்றினமாம் என்றவாறு.

பன்விரண்டு இராசிகளும் முன்று வீதிகளாம். அனை ரோ வீதி, இடப வீதி, மீதுன வீதி என்பன. அவற்றுள், இடபம் சிங்கம் மிதுனம் கடசம் இணய நான்கும் மேடவீதி மீனம் மேடம் கன்னி துலாமும்மான இடபவீதிக்கமைக் தன. ''வில்லுமகரம் குடமே விருச்சிகம் சொல்லிய மிதுன வீதித் துறையே'' என்ற பிங்கலக்தை கொண்டும் துணிக.

அவ்வின முன்று, செவ்வின முன்று, எவ்வின <mark>மூன்று</mark> என்பன அதுவும் அதற்கினமான முன்றும் ஆக **நான்கு** என்னும் பொருளது. இவ்வண்ணமே ஏணயவ**ற்றிற்கு**ம் கொள்க, ஆடு - டேடம். ஏர் - இடபம். தண்டு - **மிதுனம்**,

| மீனம்                 | <sub>ப</sub><br>மேடம் | ı<br>இடபம் | 2<br>மிதுனம்         |
|-----------------------|-----------------------|------------|----------------------|
| <sub></sub><br>இம்பம் |                       |            | 3<br>கூடகம்          |
| மகரம்                 |                       |            | 4<br><b>சிம்ம</b> ம் |
| II5.                  | æ,                    | Ш          | IV                   |
| <b>த</b> னுசு         | விருச்சிகம்           | துலாம்     | கள்னி                |

இராசிகள் பன்னிரண்டிலும் தரியகத் இயங்கும் முறையை உணர்த்தும் இவ்வுரையே சிறத்தல் காண்க இவ்வுரை சித்தாக்தப் பேராசிகியர் ப. இராமகாதபிள்ளே அவர்களுடையது. (386)

இராசியுட் சக்கரம் எங்கும் நிறைந்தபின் இராசியுட் சக்கர மென்றறி விந்துவாம் இராசியுட் சக்கர நாதமும் ஒத்தபின் இராசியுட் சக்கரம் நின்றிடு மாறே.

1270

இம் - எனின், பன்னிரு இராசிகளும் ஆராதாரங்க ளில் இயங்குமுறை இயம்புதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நமக்குள் ஆராதாரங்களிலும் விக்தொளி ூற்ந்தபின் இராசிச்சக்கரமாம். விந்தொளியை இராசியுட சக்கரம் என்றறிவாயாக; அச்சக்கரத்துள் நாதமா**கிய** ஒலியும் ஒத்தபின் இராசிச்சக்கரம் அகத்துள் நிஃபெறும் விதம் இப்படியாம் என்றவாறு.

இராசி - பன்னிரண்டு ராசி. சக்கரம் - ஆருதாரச் சக்கரம். ஆருதாரங்களிலும் இராசிச் சக்கரம் பொருந்தத் தியானிக்க, ஒளியும் ஒலியும் நிறைந்து தோன்றும். இதுவே அகமுகத்தியானத்தில் இரரசிச்சக்கரம் நிலேபெறும் வழியாம் என்பது கருத்து. (387)

நின்றிடு விந்துவென் றுள்ள எழுத்தெலாம் நின்றிடு நாதம் ஓங்கும் எழுத்துடன் நின்றிடு மப்பதி யவ்வெழுத் தேவரில் நின்றிடு மப்புறந் தாரணக யானதே. 1271

இம் - எனின், ஆருதாரங்களிலும் பன்னிரண்டு இராசியும், இருபத்தேழு நட்சத்திரங்களும் நிற்குமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள : நிஃபெற்ற விந்து முதலாக உள்ள எழுத் தெல்லாம், நாதம் ஒலிப்பிக்க ஒலித்து நிற்கும். அந்த எழுத்துக்கள் அந்தந்த இராசியுட்பொருந்திவரின் அப்புறம் நட்சத்திரங்கள் நிஃபெறும் என்றவாறு.

எனவே ஆருதாரங்களிலும், ஆதாரம் ஒன்றுக்கு இரண்டு இராசியும் நாலரை நட்சத்திரமுமாகப் பிரித் தமைக்க என்கிறது பழைய குறிப்புரை. அதற்கேற்ற சொற்ளுடரமைப்பு கொண்டுகூட்டு வகையானும் கொள் எக் கிடைத்திலது. ஆகவே இம்மந்திரம் மிகச்சிந்தித்தற் குரியதொன்ரும். (388)

தாரகை யாகச் சமைந்தது சக்கரந் தாரகை மேலேபர் தழைத்தது பேரொளி தாரகை சந்திரன் நற்பக லோன்வரத் தாரகை தாரகை தூரகைகண்டதே.

1272

இம் - எனின் ; தாரகைகள் ஒளி ஒலி வதவான எழுத்தாமாறு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வண்ணம் டட்சத் திர சக்கரமாகப் பொருந்தியது; தாரகையின்மேல் ஓர் பேரோளிப் பிழம் பாகிய சிவம் தழைத்து விளங்கியது. அதனுல் நட்சத்திர மண்டலத்தில் சூரியனும் சந்திரனும் வர நட்சத்திர மண்ட லமானது நட்சத்திர ஒழுங்குபோன்ற அக்கர வடிவாகக் காணப்பட்டதாம் என்றவாறு.

சிவ ஒளி பரவிய தாரகைகள் வெறும் ஒளியாயிராது ஒலியோடும் கூடிய எழுத்துருவாம் என்பது கருத்து. (389)

கண்டிடு சக்கரம் விந்து வளர்வதாம் கண்டிடு நாதமுந் தன்மேல் எழுந்திடக் கண்டிடு வன்னிக் கொழுத்தன வொத்த<sup>பின்</sup> கண்டிடு மப்புறங் காரொளி யானதே. 1273

இம் - எனின், தாரகைச் சக்கரம் இதுவெனவும், இதன்மேல் விளங்குவனவும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று,

இ - ள : இவ்வண்ணம் காணப்பட்ட சக்கரம் விங்கு வளர்ந்தானதாம். காணப்பெற்ற நாதமும் அவ்விந்துவின் மேல் எழுந்திட, தோன்றுகின்ற நெருப்புக் கொழுந்து தீப்போல ஒத்து விளங்கியபின், அப்புறம் கரிய ஒளி யோன்று காணப்படுவதாம் என்றவாறு.

தாரதா மண்டல சக்கரம், விக்துவில் காதமாகிய சக்கரங்களே கேர்கோடு பொருந்த அமைவது**.** கோடாக இழுச்காமல் விந்து அதாவது புள்ளிகளே வைத்து ஒரு புள்ளிக்கும் மற்றெரு புள்ளிக்கும் இடையே தண்ட வடிவான நாதத்தை யிழுத்து அமைத்தலே மந்தி**ர நூ**ற் றுணிபு. சக்கரம் அணேத்துமே விந்து நாதவடிவம் எனத் தெளிக. தியானிக்கின்ற போது சக்கரத்தினிடமாகத் தோன்றுகின்ற சோதி மண்டலம் சிவம்; சோதிக்குமேல் தாணப்பெறு**கி**ன்ற காரொளி மண்டலம் சக்தி என்றுணர்க என்றவாளும். விளக்கொளி சிவம். அதனுள் கரிய ஓளி சக்தி. இவையிரண்டும் கூடிய ஒளி சிவம். விளக்கொளியி னுனியிலிருக்கும் புகைமண்டலம் சத்தி, யோகதத்துவசாரத்திலும் குறிப்பிடப் பெற் இங்ஙனம் (390)றுள்ளமை காண்க.

காரொளி அண்டம் பொதிந்துல கெங்கும் பாரொளி நீரொளி சாரொளி காலொளி வாஞெளி ஒக்க வளர்ந்து **கிடந்து**பின் நேரொளி ஒன்ருய் நிறைந்தங்கு நின்றதே. 1274

இம் - எனின், காரொளியாகிய சக்தியாலேயே பஞ்சபூதங்களும் தோன்றின என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - வ்; கரிய ஒளியானது, அண்ட வடிவான பேருலகை மூடி, உலகங்கள் எங்கும் மண், நீர், தீ, காற்று, வான் ஆகிய ஒளிகளாக ஒக்கவளர்க்து கிடந்து பிறகு ஒரே ஏரோளியாக நிறைந்து பரந்து நின்றது என்றவாறு. சக்**தியின்** ஆற்றலாலே ஐம்பெரும்பூதங்களும் ஒளிவடிவாகத் தோன்றின; அவை அரேத்தும் ஒரே வடிவாக ஏரொளியாகத் திகழ்ந்தது என்றவாரும்.

சார் ஒளி - சேர்க்தாரைக்கொல்லி என்று கெருப் புக்குப் பெயராதல்போல், சார்தஃயுடையது. சார் எனத் தீக்குப் பெயராயிற்று. சாரோளி - நீயோளி. கால் ஒளி - காற்ருகிய ஒளி. ஒவ்ளெரு பூதங்களும் ஒன்றினின்று கோக்க ஒன்று ஒளிப்பொருளாயத் தோன்றுவன ஆதலால் பாரோளி சாரோளி காலொளி என ஒளியாக ஓதப்பெற்றன. இவ்வணத்துங் கூடிய, வீயாபகப்படுத்த முடியாத பேரொளி ஏரோளியாம் என அறிக.

நின்றது அண்டமும் நீளும் புவியெலாம் நின்றவிவ் வண்டம் நிலேபெறக் கண்டிட நின்றவிவ் வண்டமு மூல மலமொக்கும் நின்றவிவ் வண்டம் பலமது வீந்துவே,

1275

இம் - எனின், விந்துவின் காரியமே அண்டம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இவ்வண்ணம் பௌதிகமாய் நின்ற அண்டம் பெரிய உலகமணத்தையும் தன்னகத்தடக்கி நின்றது. இந்த அண்டமே ஆன்மாக்கள் நிலேபெறச் செய்யுமிடமாம் ; ஆதலால் இவ்வண்டம் உயிர்கட்கு மூலமலம் போல்வதாம். இவ்வண்டம் பலமான விந்துவின் விளவாக நின்றதாம் என்றவாறு.

 மூலமனமொக்கும். இவ்வண்டம் பலமது விக்து (ஆம்) என முடிவுசெய்க.

பல உலகங்களேத் தன்னகத்து அடக்கி நிற்பது அண்டம். உயிர்கள் தம் கன்மப் பொசிப்பின் கால எல்லேவரை நிலேபெறும்படியாகச் செய்த இடமும் இவ்வண்டமே. பரிபாக முறும் வரையில் வலியோடு விளங்கி. பரிபாகமுற்றகாலத்துச் செயலற்றுப் போகும் ஆணவமலம்போல்வதாம். இவ்வண்டத்திற்கு வன்மை யாவது விக்துசக்தியாம். விக்கு - மாயை. (392)

விந்துவும் நாதமும் ஒக்க விழுந்திடில் விந்துவும் நாதமும் ஒக்க விரையதாம் விந்திற் குறைந்திடு நாதம் எழுந்திடில் விந்துவை எண்மடி கொண்டது வீசமே. 1276

இம் - எனின், அண்டவித்தும், மக்திரவித்தும் இது வாட என வேறுபடுத்து உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விக்துவும் நாதமும் சமமாக விழுக்து சமாகக் கலக்தால் அண்டமாகிய பொருட்பிரபஞ்சத் திற்கு வித்தாம். விக்து குறைக்து நாதம் எண்மடங்த மிகின் அது மக்திரபீசமாம் என்றவாறு.

மந்திரபீசம் சப்தப்பிரபஞ்சத்திற்கு வித்து; ஒத்த அண்டபீசம் பொருட்பிரபஞ்சத்திற்கு வித்து என்று அறிவித்ததாம். (393)

வீசம் இரண்டுள நாதத் தெழுவன வீசமும் ஒன்று விரைந்நிடு மேலுற வீசமும் நாதமும் எழுந்துடன் ஒத்தபின் வீசமும் விந்து விரிந்தது காணுமே.

1277

இ**ம் - எனின், பீசம**ந்திரத்தின் இயல்பும் - பயனும் உ**ணர்த்**துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவத்தால் எழுவன வாகிய பீஐங்கள் இரண்டுளவாம். அப்பீஜத்துள் ஒன்று மேலேறிச் செல்ல விரையும் வீசமும் நாதமும் தம்முள் எழுந்து ஒத்தபின் வீசமும் விந்துவுமாக விரிவதைக் காணுங்கள் என்றவாறு.

நாதம் – சிவம் என்பதுபோல மகரவிருக நின்றது.
ஆன்மாக்கள்மீது வைத்த தடையிலாக் கருணேயின்ல்
சிவம் குடிஃயின் ஒருபகுதியைக் கலக்க நாதமும் பிந்துவு
மாகிய இருபீஜங்கள் தோன்றின. இவ்விரண்டும் இடியும்
யின்னலும் போல்வனவாம். சிவதுரியனது ஒளி மாபையில்
வந்து பொருந்தியவுடன் உண்டாகிற தொன்யே நாதம்.
இத்தொனியானது ஆகாயத்தில் பரவும்போது உண்டாகும்
வட்டவடிவே பிந்து. நாதபிந்துகள் சமமாய்க்கூடிய
போது சாதாக்கியம் தோன்றும். இதுவே சதாசிவம்
என்று பெயர்பெறும். விந்துவாகிய செயல் மிகுந்து
நாதமாகிய ஞானம் குறைந்த போது மகேச்சுரம்
தோன்றும், இங்ஙனமே ஒன்றிலிருந்து ஒன்று பீஐ மம்,
பிந்துவுமாக இருவகை உலகமும் தோன்றும் என்பதாம்.

இங்ஙனம் அன்றி, முலாதாரத்துள்ள பிரணவப் பிரிவில் ஒன்ருன நாதத்திலிருந்து ஹம் ஸம் என்னும் இரண்டு பீஜடந்திரங்கள் எழுவன. அவற்றுள் ஹம் என்பதைக்காட்டிலும் ஸம் என்பது கபாலரந்திரத்தை அடைய முற்படும். அங்ஙனம் முற்படுமாயினும் அவ் விருபீஜங்களும் அவற்றுடன் கலந்துள்ள நாதமும் பிரமரந்திரத்தில் எழுந்து ஒத்து விளங்கிய பிறகு விந்து பிலும் விளங்கித் தோன்றும்; அதஃரக் காணுக என்று உரைப்பாரும் உள்ளர். (394)

ளிிந்தது ளிந்துவுங் கெட்டது வீசம் ளிரிந்தது விந்துவும் நாதத் தளளினில் விரிந்தது வுட்கட்ட எட்டெட்டு மாகில் ளிரிந்தது விந்து விரையது வாமே

1278

இம் - எனின், விந்துவே அணேத்திற்கும் வித்தாம் என உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விந்து சத்தியாகிய மாயை விரிந்தது. அதனுற்றலால் விதை மறைந்தது. அவ்விந்து நாதத்தள வாக விரிந்தது. அங்ஙனம் விரிந்த அதணே அறுபத்து நான்கு மாத்திரைக் காலம் உள்ளே தம்பனஞ் செய்து கும்பிக்கவைத்தால், விரிந்த விந்துவே அணத்திற்கும் பிஜசாம் என்றவாறு.

விதையினுள்ள பருப்பாகிய விக்கு விரிக்தால் விதை கெடுமாறுபோல, சுத்தமாயை விரிய அச்சுத்த பாயை தொன்ற இடக்தரும் குடிஃயாகிற பிஐம் கலக் குண்டு பரிணுமத்தை அடைவதாதலின் அதனேக் கெட்டது என்றருளியது.

நாதத்தளவினில் விரிக்தது விக்துவும் என்றது, கிக்து எத்துக்கா விரியும் என்குர்க்கு நாதத்தின்ளவு எவ்வளவோ அவ்வளவு அதவே ஏற்கும் விக்துவும் விரிக்தது என்றவாரும். நாதவிக்து கலப்பே அனேத்து மாதலின் நாதத்தின் அளவிற்கேற்பவே விக்து விரியும் என்பது. அங்ஙனம் விரிக் த விக்துவை அறுபத்துகான்கு மாத்திரைக் காலம் விக்து வெளிப்படாதளாறு உள்ளேயே தம்பிக்கும் ஆற்றல் வினயுமாயின் அதுவே வித்தாகித் தோற்றத்துக்குப் பீஜமாம் என்பது. இதற்குமேல் விகிவும் விளக்கமும் வேண்டுவார் கருப்போபடிடதத்துக் காண்க. விக்து காதங்கள் அண்டத்தின் உற்பத்திக்குக் காரணம் என்ப நாதல்போல பிண்டத்தின் உற்பத்திக்குக் காரணம் என்ப தனே விளக்கியவாறு.

ளிரையது எிந்து ளிளந்தன எஸ்லாம் விரையது விந்து விளந்த உயிரும் விரையது விந்து விளந்தவிஞ் ஞானம் விரையது விந்து விளந்தவன் தாளே. 1279

இம் - எனின், எல்லாம் விந்து பீஜத்தின் விளோவே எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பீஜமாகிய விந்துவினின்று விகோந்தன கே அணத்துலகும், அணத்துப் பொருளும், அணத்துயிர் களும். சிறந்த ஞானம் அணத்தும் ஆகிய எல்லாம்; அவ்விந்து பரசிவத்தின் திருவடியினின்று தோன்றி வ என்றவாறு.

எல்லாவற்லையும் தோன்றச் செய்தது விக்கு; அதன் வித்து இறைவன் திருவடியாகிய திருவருட் சத்தி என்ப து கருத்து. (396)

வினந்த எழுத்தது விந்துவும் நாதமும் வினந்த எழுத்தது சக்கர மாக வினந்த எழுத்தவை மெய்யினுள் நிற்கும் வினந்த எழுத்தவை மந்திர மாமே.

1280

இம் - எனின். விர்து நாதங்களே சக்கரங்களாக • சக்கரத்துள் அமைந்த மாலாமந்திரங்களாகத் தனுவில் நிற்பனவாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : விந்துவும் நாதமுமாகிய எழுத்துக்களே சக்கரமாகும். அவை உடம்பினுள் நிஃபெறுவனவாம் ; அவையே மந்திரமாம் என்றவாறு.

விர்த்து நாதங்களின் விளேவே ஐம்பத்தோரக்கரங் களாக ஆருதாரங்களிலும் உடலினுள் அங்கங்கே நிற்பன; அவையே மாலாமக்திரங்கள் என்றழைக்கப் படுவன என்பது கருத்து, (397)

மந்திரஞ் சக்கர மானவை சொல்லிடில் தந்திரத் துள்ளெழு தோன்றெறி வட்டமாங் கந்திரத் துள்ளுமி ரேகையில் ஒன்றில்லே பந்தம தாகும் பிரணவம் உன்னிடே. 1281

இம் - எனின், மந்திரம் உச்சரிப்பதாலும், சக்கரம் ரேகைகள் கீறுவதாலும் மட்டும் பயன் தரா ; பிரண வத்தை முன்னிட்டு அகமுகத்தில் தியானிக்க என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மந்திரம் சக்கரம் இவைகளேப்பற்றிக் கூறின் உபாயங்களான் உள்ளே ஆதாரங்களிலெழுந்து காணப்படும் கொள்ளிவட்டம் போல்வதாம். கண் டத்தில் வைகரியாக வைத்து எண்ணுவதிலும், தகடு களில் ரேகை கீறிப் பார்ப்பதிலும் பயன் ஒன்றும் களில் ஆதலால் இயற்கையே பந்தமாக உள்ள பிரணவத்தை முதன்மையாகக் கொண்டு தியானிக்கு என்றவாறு.

cr. will

் யக்திர மக்திரங்கள் ரேகைகளிலும் உச்சர்ப்பதி லு**ம் இல்ல :** ஆதார சக்கரங்களில் வைத்துப் பிரணவ முதலாகத் தியானித்து, சோதிவடிவாகத் தரிசிக்க எ**ன்ப**தாம்.

க**ந்தரம் -** கழுத்து ; என்றது , வைகரிவாக்காம் ரி**ஃயை. விசுத்தி** என்றுகொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உ**ளர்.** (398)

உன்னிட்ட வட்டத்தில் ஒத்தெழு மந்திரம் பின்னிட்ட ரேகை பிழைப்பது தானில்லே தன்னிட் டெழுந்த தகைப்பறப் பின்னிற்கப் பன்னிட்ட மந்திரம் பார்க்கலு மாமே 1282

இம் - எனின், யந்திர மந்திரங்களின் இயைபு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அங்ஙனம் தியானிக்கப்பெற்ற பிரணவ வட்டத்தில் தியானமாத்திரையாக ஒத்து எழுகின்ற மந்திரம் பின்னர் அமைக்கப் பெறும் யந்திரக்கோடுகள் விட்டுத் தவறுவதில்லேயாம். உயிராகிய தன்னிடத்தி அநாதியாக உள்ள தடையாகிய அஞ்ஞானம் கீங்க -மந்திரப்பொருளாகிய பதியை முன்னிட்டுத் தான் பிற்பட்டுகிற்க, தியானிக்கின்ற மந்திரப்பொருனேத தரிசிக்கலாம் என்றவாறு.

உன்னிட்ட - தியானித்த. வட்டம் - பிரணவ உட்டழ். மந்திரழ் - ஓம் என்பது. ரேகை - சக்கரத்தில் அமைந்த முக்கோணம், அறுகோணம், எண்கோணம், நட்சத்திர சக்கரம் முதலிய கோடுகள். அதன் எல்ஃயைக் கடவாமை சக்கரத்துள் அடங்கியதாகத் தியானிக்கப் படுதல். பின்னிட்டரேகை - பிறகு புறத்தே மிடப்பட்ட தாகிய வரிகள்.

தன் என்றது ஆன்மாவை. தகைப்பு - ஆணவ மத்தான் விளேந்த அஞ்ஞானமாகிய மறைப்பு. பின் சிற்க என்றது பசுபோதம் அடங்கிப் பதிபோதம் முற்பட்டு சிறக என்பதாம். மந்திரம் பார்க்கலுமாம் என்றது மந்திர வடிவின்னுகிய சிவத்தைத் தரிசிக்கலாம் என்பதாம். (399)

பார்க்கலு மாகும் பகையறு சக்கர**ம்** காக்கலு மாகுங் கருத்தில் தடமெ**ங்**கும் நோக்கலு மாகும் நுணுக்கற்ற நுண்பொருள் ஆக்கலு மாகும் அறிந்துகொள் வார்கே. 1283

இம் - எனின், சக்கரத்தை உள்ளவாறு உணர் கூலின் பயன் இதுவாம் எனல் நுதலிற்று.

இ - ள்: பிறப்பு இறப்பாகிய பகைகளே கீக்குகின்ற சக்கரத்தைத் தங்சிக்கலாம்; எங்கும் மனத்தகத்துத் தியானிக்கலாம். மிக நுண்ணி ய வ ற் றி ற் செல்லாம் நுண்ணிய பொருளாகிய சிவத்தைப் பார்க்கலாம். இதண உள்ளவாறு உணர்வார்க்கு அதனே அடைதலுமாகும் என்றவாறு.

பகையறுசக்கரம் - பிறப்பும் இறப்புமாகிய பகைகள் நீங்கிய சக்கரம். பார்க்கலும் ஆகும்-அழியாத வண்ணம் எஞ்ஞான்றும் காணலாழ்.

கருத்தில் தடம் எங்கும் - மனவிடம் எங்கும் காக்கலும் ஆகும் - அருவரதமும் இடையீடி**ன்றி**த் கியானித்துக் காக்கலாம். நுணுக்கற்ற நுண்பொருள் - தன்ணக்காட்டிலும் வேருன நுணுக்கம் அற்ற நுண்பொருள். என்றது "கோக்கரிய கோக்கே நுணுக்கற்ற நுண்ணறிவே" என்பதணே நிலேவூட்டுவது.

ஆக்கல் - அடைதல். அறிக்கு கொள்வார்க்கு அந்த நுண்பொருளே பரம் என்று அளவைகளானும் அநுபவத்தானும் அறிக்கு, அதுவே சரண் என உறுதி பூண்பவர்க்கு. (400)

அறிந்திடுஞ் சக்கர மாதி யெழுத்து விரிந்திடுஞ் சக்கர மேலெழுத் தம்மை பரிந்திடுஞ் சக்கரம் பாரங்கி நாலும் குளிந்திடுஞ் சக்கரங் கூறலு மாமேத

1284

இம் - எனின், ஏரொளிச்சக்கரம் பார்முதல் நான்கு பூதங்களுமாம்; அதன்கண் உள்ள மந்திர எழுத்து சின என்பதாம் என்பது உணர்த்துதல் நுதலிற்று,

இ - ள் : அறியப்படும் சக்கரத்துள்ள எழுத்து ஆதியாகிய சிவாக்கரமாகும். அனேத்தும் சிருட்டிக் காலத்து விரிதற்கேற்ப விளங்கும் எழுத்து வகாரமாகிய சக்தியெழுத்தாகும். இவ்வெழுத்துக்களுக்கு ஆதாரமா யிருந்து தாங்கும் சக்கரம் பூமியும் நீரம் தீயும் காற்றும் ஆகிய நான்கும். இவ்வண்ணம் அனேத்தும் கூடி விளங்கும் சக்கரத்தைப்பற்றிக் கூறலுமாமே என்றவாறு.

ஆதி எழுத்து அகரம், அம்மை எழுத்து உகரம் எனக்கோடலும் உண்டு. பரிந்திடும் - ஆதாரமாகத நாங்கும், குவிந்திடும் - கூடிய. ஆமே என்றது ஆகாது என பாட்டாமை உணர்த்தி நின்றது. (401)

கூறிய சக்கரத் துள்ளெழு மந்திரம் மாறியல் பாக அமைந்து வீரிந்திடுந் <sub>தே</sub>றிய அஞ்சுடன் சேர்ந்தெழு மாரண மாறியல் பாக மதித்துக்கொள் வார்க்கே

1285

இம் - எனின், இம்மந்திரம் ஒட்கன்ம வித்தையு மாமென உணர்த் நுதல நுதலிற்று.

இ - ள் : சொல்லப்பட்ட சக்கரத்துள் எழுகின்ற மந்திரம் ஆறு செயல்கபோப் புரிவனவாக அமைந்து விரியும். தெளிந்த ஐந்துடன் சேர்ந்து தோன்றுகின்ற மாரணத்தை மாறுபட்ட இயல்பினதாக மதித்துக் கொள்வார்க்கு என்றவாறு.

மதித்துக் கொள்வார்க்கு ஆறியல்பாக அமைக்து வீரிக்திடும் எனக் கூட்டுக.

ஆளுவன: தம்பனம், மோகனம், உச்சாடனம், வித்வேஷணம், மாரணம், வசியம் என்பன. அவற்றுள் மாரணம் பிறரைக் கொல்வதாகலின் அது மாளுன தன்மையது எனக்கூறப்பட்டது. (402)

மதித்திடும் அம்மையும் மாமாது மாகும் பதித்திடும் அம்மையு மங்கனல் ஒக்கும் மதித்தங் கெழுந்தவை காரண மாகில் கொதித்தங் கெழுந்தவை கூடகி லாவே.

1286

இம் - எனின், ஏரொளிச் சக்கரத்தையும் அதன் மக்தீரங்கஃாயும் ஷட்கன்ம வித்தையாகிய காமியங் களுக்குப் பயன்படுத்தின் அது ஏரொளியாகாது என்று உண்மை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இச்சக்கரத்தை உள்ளவாறு உணர்க்கு தியானிக்கும் அன்பர்களே ஞானசத்தியாகிய பராசத்தி யுழ், கிரியா இச்சா சத்திகளாகிற திருமகளும் மதித்துக சேருமுன்னர் எண்ணிச் சொல்லப்பெற்ற ஷட்கன்ட வித்தைக்குக் காரணமாயின், பஞ்சபூதங்களும் நம்முட சினங்து ஒன்ளேடொன்று மாறுபட்டு அவை பாவுழ ஒருங்கு கூடுதலாகிய ஏரொளியாகாது என்றவாறு.

இம்மக்திரங்கள் தம்பனமாதிய காரியங்கபோச செய்யுமாயினும் அவற்றிற்குப் பயன்படுத்தின் பஞ் பூதப் பிணக்கற்ற எரோளியாக எழுச்சி விளக்காது என்பதாம்.

மதித்திடும் - உபாசகணே ஒரு பொருளாகத் திரு வுளங்கொள்ளும். அம்மை - ஞானசத்தியாகிய பரை. மாமாது - திருமகள். இவள் இம்மைக்கு வேண்டிய போக யோகங்களேப் பயப்பிப்பவள். ஆகவே போகம முத்தியென்ற இரண்டுபயனும் விவேவதாம். அம்பை யாகிய ஞானசத்தி ஒளிபோலக் காட்சி வழங்குவள்.

மத்த்து - முன் நினக்கப்பட்டு, எழுந்த அனை -உண்டான அந்த ஆறு கன்மங்களுக்கும். காரணம் ஆகில் - இழ்மந்திரங்கள் காரணமாயின். அவை -பஞ்சபூதங்களும் ஆறுகன்மங்களும். கொதித்து அங்கு எழுந்து - சினந்து எழுந்து. கூடகிலா - ஒன்றுசேர்ந்து ஏரொளி யாகமாட்டா என்க.

Name of the

கூடிய தம்பனம் மாரணம் வசியம் மாடியல் பாக அமைந்து செறிந்திடும் பாடியுள் ளாகப் பகைவரும் வந்துருர் தேடியுள் னாகத் தெளிந்துகொள் வார்க்கே

இம் - எனின், சக்கரப்பயன் உணர்த்து த நுதலிற்று.

வசியழ் இ - ள் : சேர்ந்த தம்பனம் மாரணம் வக்து பொருந்தும்.. விளேயாட்டாகவே இவைகள் இவர்கள் இருப்பிடத்தின்கண் பகைவர்களும் வந்து சேரார்**.** தனக்குள்ளேயே தேடித் தெளிக்து கொண்ட மெய்யன்பர்க்கு என்றவாறு. (404)

தெளிந்திடுஞ் சக்கர மூலத்தி னுள்ளே அளிந்த வகாரத்தை யந்நடு வாக்கிக் குளிந்த வரவினேக் கூடியுள் வைத்து வளிந்தவை யங்கெழு நாடிய காலே.

1258

காலரை முக்கால் முழுதெனும் மந்திரம் ஆலித் தெழுந்தமைந் தூறி எழுந்ததாய்ப் பாலித் தெழுந்து பகையற நின்றபின் மாலுற்ற மந்திர மாறிக்கொள் வார்க்கே 1289

கொண்டவிம் மந்திரங் கூத்தன் எழுத்த**தாய்ப்** பண்டையுள் நாவிற் பகையற விண்டபின் மன்றுள் நிறைந்த மணிவிளக் காயிடும் இன்றும் இதயத் தெழுந்து நமவெனே.

1290

இம் - எனின், குண்டலியை எழுப்பும் முறை உணர்த்துதல் நுதலின.

இ-ள்: தெளிந்த சக்கரமாகிய முலாதாரத் நள் அளியோடு கூடிய அகாரத்தை நடுவாக வைத்து, குளிர்ந்த அரவு வடிவாய குண்டலினியைக்கூடி முலத்தின் நடுவிலே லைத்து, பிராணஞகிய வளியோடுகூடிய அவற்றை ஆராயுங்காலத்து, கால், அரை, முக்கால் ஒன்குகிய மாத்திரைகளேப்பெற்ற மக்திரம் ஒலித்து, வைகரியாக மனத்தில் ஊறியெழுக்ததாக, காப்பாற்று வதற்காகத் தோன்றி காமாதி பகைகளும், சலனமும் அற கிடைபெற்ற பின், அதன்வயமாக்கிய மக்திரத்தை மாறிக்கௌள வார்க்கு, இம்மக்திரம் கூத்தப்பெருமான் எழுத்தாக, காக்கினுள் மாறுபாடற உச்சிரித்தபின்பு கனகமன்றுள் கோக்கினுள் மாறுபாடற உச்சிரித்தபின்பு கனகமன்றுள் தோன்றிய சாதனநிபமாக இறைவன் காட்சிவழங்குவர். ஆதலால் இன்றும் எழுக்கு இதயத்தாலே நம் என வணங்குக் என்றவாறு.

சக்கரமூலம் - முலசச்கரம். அளிக்த அகாரம் - ஓம் என்ருகக் கனிக்து குழைக்து உகார மகாரங்களோடு கிடக்கின்ற அகாரம். அக்கடு ஆக்கி - மூல கடுவில் அமைத்து. குளிர்க்த அரவு - குளிர்க்த தண்டலினியாகிற யாம்பு. குண்டலினி அரவுபோல மூலத்துட் சுருண்டு யாம்பு. குழுமுணேவழியாக எழுப்பப் படுகின்ற கிடத்தலானும், சுழுமுணேவழியாக எழுப்பப் படுகின்ற போது அடியுண்ட காகம்போலச் சீறி யெழுதலானும் அரவு போது அடியுக்கள் வழங்குவவாயின.

வளிர்தவை - பிராணவாயுவோடு கூடியவை; வளி என்னும் பெயரடியாகப் பிறந்த விணப்பெயர். அங்த எழு என்னும் பெயரடியககிய அங்கு எழுத2ல ஆய்ந்த காலத்தி நாடியகாலே - முதனி2லத் தொழிற் பெயர். என்க. எழு - முதனி2லத் தொழிற் பெயர். அகார உகாரங்கள் முழுமாத்திரை. மகாரம் அரை மாத்திரை. நாதம் முக்கால் மாத்திரை. பிந்து கால் மாத்திரை. எல்லாம் சேர்ந்து இரண்டரை மாத்திரை பெறுகின்ற பிரணவ எழுத்தாயின. ஆதலால், ஆலித்து என்றது அதலோ உசசரித்து என்பதாம்.

எழுந்து அமைந்து ஊறி எழுந்ததாய் பாலித்து என்ற பகுதி பிரணவ தியான அனுபவம் கூறியது.

பகையற நின்றபின் - மனம் மந்திரத்தில் நிலக் காதவண்ணம் புறம்பேயிழுத்துச் செல்லும் காமம் முதலிய பகைவர்க்கம் ஆறும் வந்து தாக்காதவாறு நிலேத்து நின்றபின்.

மால் உற்ற மந்திரம் - மந்திரமும் செபிப்பானும் வேருகாது தன்வயமாக்கி ஆன்மபோதத்தையும் அடங் கச்செய்த மந்திரம். மாறிக்கொள்வார்க்கு - மாறி உச்சரிப்பவர்களுக்கு.

கொண்ட இம்மந்திரம் கூத்தன் எழுத்ததாய்: கூத்தன் - பிராணன் : என்றது ஆன்பா. அதன் எழுத்து ஹo ஸ என்பதாம். பண்டை உள் நாவில் பகையற விண்டபின் - பழமையாக நாப்புடை பெயராதவாறு நாவினிடமாகப் பயின்றபின்.

மன்று - புருவாடு. மணி விளக்கு - இரத்தி னதீபம் போன்ற அசையாத ஒளிப்பிழம்பு. அவ்வனுபவம் கிட்டியதும், இதயத்தெழுந்து - மனத்தால் அவ்வனு பவத்தினின்றும் பிரிந்து வேரு கி. நம என் - வணக்கம் என்று சொல்லுக. ஒன்றியிருக்கின்ற நிஃலயில் உணர்வு காரியப்படாமையின் ' கம ' எனல் முடியாது ஆசையால் அவ்வனுபவத்தினின்றும் பிரிக்கபின் ' கம எடுக ' என்றது. (405, 406, 407)

#### 10. வயிரவச் சக்கரம்

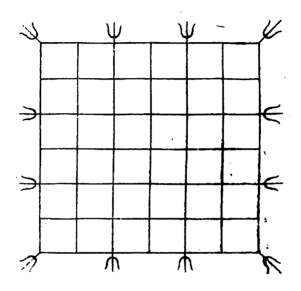
வயிரவர் சிவபெருமானுடைய கோபமூர்த்தர் களில் ஒன்று. பகை முதலியன வெல்ல இவரை உடர சிப்பது மரபு, பைரவர் என்ற சொற்தப் பயம் வீக்க விப்பவர் என்பது பொருள், அவரை வழிபடுதற்குரிய சக்கரமும் இவ்வதிகாரத்து ஓதப்படுதலின் இது வயிர வச் சக்கரம் எனப் பெயர் பெற்றது. காலாம் தந்திரத்து ஏனேய அதிகாரங்களேப் போலச் சக்கரம் அமைக்கும் முறையை வெளிப்படையாகக் கூறுது நிதிகளின்மேல் வைத்துக் கூறியிருப்பது சிக்தித்தற்குரியது.

அறிந்த பிரதமையோ டாறு மறிஞ்சு அறிந்தவச் சத்தமி மேலிவை குற்றம் அறிந்தவை யொன்றுவிட் டொன்றுபத் தாக அறிந்த வலமது வாக நடவே 1291

இம் - எனின், சக்கரம் கிறுகின்ற முறைமையினே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: தெரிந்த முதற்கோட்டோடு ஆறுசேகை கடோ மறித்து எழுதி, அதற்குமேல் ஏழுவரைக்காக கீறி, மீட்டும் ஒன்றுவிட்டொன்ளுன அறைகளில் 'ய' உருவம்வர அறிந்து வலப்பக்கமாக என்றவாறு.

பிரதமை முதலியன திதிக்கா உணர்த்தாது ஒன்று முதலான எண்ணளவாக உணர்த்தின. பத்து என்ற ாண்ணின் வடிவு மி எனச் சூலம்போலிருத்தலின் ஒ**ன்றை** விட்டு ஒருகோட்டில் சூலம் கீறுக என்றதாம். அ<mark>ங்ஙனம்</mark> கீறும்போது வலமாக கடக்க என்றதாம்.



இங்ஙனம் கிறிப் பைரவ முலமக்திரத்தைக் குருமூல மாகக்கேட்டு இக்தச் சக்கரத்தின் முப்பத்தாறு பதங் களிலும் அமைக்க இம்மக்திரத்திற்கு முதல்தானமாகிய முலாதாரத்தோடு ஆஞ்ஞையாகிற ஆருதாரங்களேயும் அறிக்து, அதற்கு மேல் அறியப்பட்ட ஏழாமிடமாகிய உச்சிக்குமேல், இவைகளே ஒழித்துகின்ற மேல் மூன்று தானங்களுள் ஒன்றைவிட்டு ஒன்றில் பிராணஞனது பொருக்த அறிக்து, பிங்கலேவழியாக கடப்பாயாக என்று பிராணயாமத்துடன் தியானிக்கின்ற முறையை உணர்த்தியதுமாக இரண்டையும் கொள்க. மூலாதாரம். சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், விசுத்தி அநாகதம், தாலு என்பனவற்றைப் பிரதமை முதல் சஷ்டியீருகச் சொல்லிக் குறிப்பித்தவாறு. சத்தமி என்றது ஆஞ்ஞைபை. ஒன்றைவிட்டு ஒன்று - ஒன்ப தாம் ஆதாரமாகிய சிரசுக்கு மேலுள்ள இடம். பத்தாவது துவாதசாந்தம் எனப் பிந்தியவுரைக்கு விளக்கம் கொள்க. இது சக்கரமுணர்த்தும் பகுதியாதலின் சக்கர அமைப்புக்கூறும் முந்திய உரையும், உபாசிக்குமுறை கூறும் பிந்தியஉரையும் ஆகிய இரண்டையும் இரட்டுற மொழிதலாக ஒரு சேரக்கொள்க.

இங்ஙனன்றி வளர்பிறை பிரதவமமுதல் சஷ்டி வரையிலும் அதற்கமேல் சத்தமிவிட்டு அட்டமி, கவமி விட்டு தசமி, ஏகாதசிவிட்டு நுவாதசி, திரயோதசி விட்டு சதுர்த்தசி ஆகிய பத்துநாட்களிலும் சரம் வலப் பக்கம் இருக்க நட எனச் சரரிலே யொத்துப் பொருள் கூறுவாரும் உண்டு. ஏற்பன ஆய்ந்து கொள்க. (408

நடந்த வயிரவன் சூல கபாலி கடந்து பகைவணேக் சண்ணது போக்கித் தொடர்ந்த வுயிரது வுண்ணும் பொழுது படர்ந்த உடல்கொடு பந்தாட லாமே.

1292

இம் - எனின், வயிரவ உபாசணேயின் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : : தியானிப்பவர் மனத்தில் கடக்த வயிரவன் சூலத்தையும் கபாலத்தையும் தாங்கியவராக, பகைவணே வென்று அவன்மேல் கருணயற்று, தொடர்க்து உயிரைத் தோண்டி உண்கின்றபோது, கிடக்த பகைவனுடலத்தைப் பக்தாடலாம் என்றவாறு. வயிரவர் பகைவணே யழிப்பார் : அவன் உடலே நாம் பந்துபோலக்கொண்டு ஏற்றி விளேயாடலாம் எனப் பகைவெல்லுதல் உணர்த்தியவாறு. (409)

ஆமேவப் பூண்டரு ளாதி வயிரவன் ஆமே கபாலமுஞ் சூலமுங் கைக்கொண்டங் காமே தமருக பாசமுங் கையது வாமே சிரத்தொடு வாளது கையே. 1293

கையது வாறுங் கருத்துற நோக்கிடு மெய்யது செம்மை விளங்கு வயிரவன் துய்யரு ளத்தில் துளங்குமெய் யுற்றதாய்ப் பொய்வகை விட்டுந் பூசண செய்யே. 1294

இம் - எனின், வயிரவருடைய உருவத்தியானம் உணர்த்துதல் நுதலின.

இ - ன் : ஆன்மாக்கள் விரும்பத் திருவருள் சுரக் கின்ற ஆதிவயிரவன் திருக்கரங்களில் கபாலமும், சூல மும், தமருகமும், பாசமும், வெட்டுண்ட தலேயும், வாளும் ஏந்தி வீளங்கும். அத்திருக்கரங்களில் அமைந் துள்ள ஆயுதங்கள் ஆறையும் மனம் பொருந்தத் தியா னிக்க. அவன் திருமேனி செம்மைநிறமாக வீளங்கும் : அவன் மிகத்தூயருளத்தில் வீளங்குவன். மெய்ம்மை யுற்று, பொய்ககோநீக்கி வழிபடுக என்பதாம். (410, 411)

பூசணே செய்யப் பொருந்தியோ ராயிரம் பூசணே செய்ய மதுவுட ஞடுமால் பூசணே சாந்து சவாது புழுகுநெய் பூசணே செய்துநீர் பூசலே வேண்டுமே.

W / C.

1- 10 6 KI (10 17-1) -60

The state of the s

1295

இம் - எனின், பூரைக்கு உர்ப சாதனங்கவப் புகலுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: ஓராயிரம் உருச்செபித் நுப் பூகிக்ச. நல்ல தேணே நிவேதித்துப் பூசிக்கின் வெளிப்பட்டுத் தோன்றி ஆடுவான். சாந்து, சவ்வாது, புனுகுச்சட்டம் பிழிந்த எண்ணெய் இவற்றைச் சாத்திப் பூசிக்க. அவற்றைப் பூசைக்குப்பின்பு நீவிர் பூசிக்கொள்க என்றவாறு.

வேண்டிய வாறு கலகமு மாயிடும் வேண்டிய வாறினுண் மெய்யது பெற்றபின் வேண்டிய வாறு வரும்வழி நீநட வேண்டிய வாறது வாகுங் கருத்தே 1296

இம் - எனின், வழிபடுதலின் பயன் வகுத்து கூடித் து**தல் நு**தலிற்று.

இ-ள்: நாம் விரும்பியவண்ணம் பகைவருக் குள் கலகம் உண்டாம். விரும்பிய ஒட்கரும் வித்தை கீள உண்யொகப் பெற்றபின். விரும்பிய வழிகள் யாவும் சித்திக்க நி நட அப்போது உனக்கு வேண்டி யன எல்லாம் விகோயும் என்ற வாறு. (413)

# பு. சாம்பவிமண்டலச் சக்கரம்

அம்மையப்பராக விளங்கும் ஆற்றலே சாய்பவி. அம்பயா சஹவர்த்ததே இதி சாம்ப: சாம்ப: - சிவன். சாய்பவி - சிவசக்தி. அதணே அமைத்துக் காட்டுகின்ற சக்காம் இது. சிவலிங்கத் திருமேனியில் பாணமாகிய சிவமும் பீடசத்தியுமாக விளங்குதலின் அவ்விரண்டும் க டிய சிவலிங்கத் திருமேனி **கிறைக்**துள்ள சக்கரம் பம்பகி சக்கரம். இதனே இவ்வதிகாரத்து 1299, 1300 மத்திரங்கள் கன்கு விளக்குவனவாம். அதனே அமைக்கும் முறையை உணர்த்துதலின் இவ்வதிகாரம் இப்பெயர்த் சாயிற்று.

சாம்பவி மண்டலச் சக்கரஞ் சொல்லிடில் ஆம்பதம் எட்டாக விட்டிடின் மேலதாம் காண்பதந் தத்துவ நாலுள் நயனமும் நாம்பதங் கணடபின் நாடறிந் தோமே.

1297

இம் - எனின், சாம்பவி மண்டலச் சக்கரம் <sub>அமைக்கு</sub>முறைகளில் ஒன்றுணர்த்துதல் நுதலி<mark>ற்று</mark>.

ஓ - ள் : சாழ்பவி மண்டலச் சக்கரத்தைப்பற்றிச் தொல்லின், எட்டுவரைகள் கீறிக் காணப்படுகின்ற பதங்களில், சிவம் சத்தி காதம் பிந்துவாகிய தத்துவங்கள் கான்கனுள், பிந்துவை கயனமாக நாமறிந்தோமாயின் காம் நாட்டோத்தாலும் அறியப்பட்டவர்கள் ஆவோம் என்றவாறு. (414)

நாடறி மண்டலம் நல்லவிக் குண்டத்துக் கோடற வீதியுங் சொனர்ந்துள் இரண்டழி பாடறி பத்துடன் ஆறு நடுவீதி ஏடற நால்ந் திடவகை யாமே.

1298

இ - வ : நாடறிந்த மண்டலராகிய சாம்பவி நகரத்துக் கோடுதலின்றி வீதிகளேக் கொணர்ந்து, நடுவில் இரண்டு குறைந்த பெருமையோடு கூடிய பத்தோடு, பதினுறு பதங்களில் இதழ் நீங்க இருபது பதங்களே வகுக்கச் சக்கரம் ஆம் என்றவாறு. இரண்டழி பத்து, பத்துடனுறு எனத் தனித்தனி இயைக்க, இரண்டழி பத்து - எட்டு, பத்துடனுறு -பத்னுறு. எட்டுவரை கீறி ஏழு பதழள்ள சக்சரம் அமைக்குங்கால் பிக்துவாகிய கயனத்தானம் கடுவில் உள்ள ஒருபதமாகவும், அதணேச் சுற்றியுள்ள முதல் வீதி எட்டு பதமாகவும், அதணேச் சுற்றியுள்ள இரண்டாம் வீதி பதினுற பதமாகவும் அமைக்துள்ளமை காண்க. பதம் என்பது ஒரு கட்டமாதலே மக்திர சாத்திரங்களிலும், அகோரசிவ பத்ததியிலும், சாராவளியிலும் காணலாம்.

(415)

நாமேந் திடவகை யுள்ளதோர் மண்டலம் நாலுநல் வீ இயுள் நல்ல இலிங்கமாய் நாலுநற் கோணமும் நந்நாலி லிங்கமாய் நாலுநற் பூநடு நண்ணலவ் வாறே.

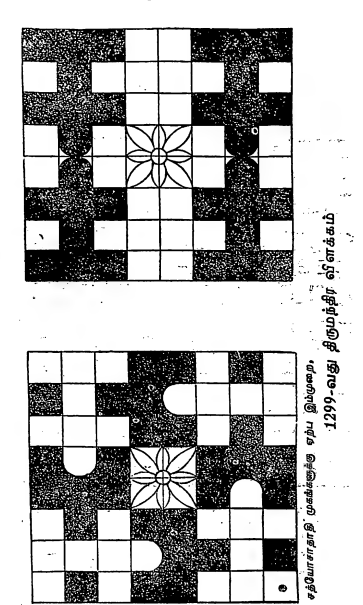
1299

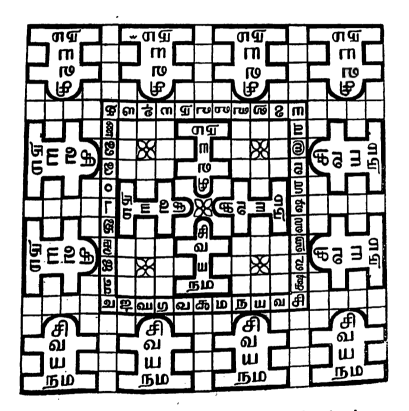
ஆறிரு பத்துநா லஞ்செழுத் தஞ்சையும் வேறுரு வாக வீீளந்து கிடந்தது தேறு நிருமல சிவாய நமமென்று கூறுமின் கூறிற் குறைகளும் இல்ஃயே.

1300

இம் - எனின், இருபது பதங்களில் சக்கரம் அமைக்கும்முறை அறிவித்தல் நுதலின.

இ - ள் : இருபது பத ழள்ள மண்டலம். அதில் நடுவீலுள்ள நாலு வீதியில் நல்ல இலிங்க வடிவாயும், நாலு நற்கோணங்களிலும் நந்நான்கு இலிங்கமாயும் அவற்றின் இடைவெளியாகிய நற்கோணங்களிலும் அவற்றின் இடைவெளியாகிய நற்கோணங்களிலும் நாலு பூக்களும், நடுவீலுமவ்வாறே பூவும் பொருத்துக் நீலக்கோட்டுள் ஒருபதத்தில் ககாரம் முதல் கூகாரம்





1298—1300 திருமந்திரங்களின் விளக்கம்

வரையுள்ள முப்பத்தைந்து மெய்யெழுத்துக்க**ளயும்** சிவயநம என்பதையும் வலமாக எழுதுக என்றவாறு.

குறைவதும் இல்லே குரைகழற் கூடும் அனறவது மாரண மவ்வெழுத் தாகித் திறமது வாகத் தெளியவல் லார்க்கு இறவில்லே என்றென் றியம்பினர் காணே. 1301

இம் - எனின், சாம்பவிமந்திரப் பயனுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : குறைவதும் இல்லே. ஒலிக்கின்ற வீரக் கழலே அணிந்த திருவடியைச் சேரும். வேதத்திற் சொல்லப்பட்ட அந்த எழுத்தாகி உறுதியாக உணர வல்லாருக்கு இறப்பில்லேயென்று பெரியோர்கள் கூறி ஞர்கள் ; இதனே அறிவாயாக என்றவாறு.

ஆரணம் அவ்வெழுத்தாகி அறைவது திறமது வாகத் தெளியவல்லார்க்கு எனக்கூட்டுக. இறவு - இறப்பு ' இறவியை யார்க்கும் ' என்ற திருக்கோவையார்க்குப் பேராசிரியர் தந்த குறிப்பாலும் உணர்க. (418)

காணும் பொருளும் கருதிய தெய்வமும் பேணும் பதியும் பெருகிய தீர்த்தமும் ஊனும் உணர்வும் உறக்கமுந் தாஞகக் காணும் கனகமும் காரிகை யாமே.

1302

இம் - எனின், இதுவுமது.

 தீ**ர்த்தங்களும்,** ஈல்ல உணவும், உறக்கமும், முயற்சி யி**ன்றித் தா**குகவே வக்தெய்தும் பொன்னும் எல்லாம் இ**ந்த இய**க்திரத் தெய்வகையே பராசக்தியாகேயாம் எ**ன்ற**வாறு. (419)

ஆமே எழுத்தஞ்சு மாம்வழி யேயாகப் போமே யதுதானும் போற்வழி யேபோஞல் நாமே நிணத்தன செய்யலு மாகும் பார்மேல் ஒருவர் பகையில்லே தானே. 1303

இம் - எனின், நாதமார்க்கத்து ஒழுகின் எய்தும் பயனுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : திருவைக்செழுத்துத் தோன்றும் வழி யாகவே போம் ; அது செல்லும் வழியில் கீங்களும் செல்லின் நிணேத்த காரியங்கணேச் செய்யலாம்; பூமியில் ஒருவர் பகையும் இல்ஸேயாம் என்றவாறு.

திருவைந்தெழுத்தும் போம் வழியாவது நதாரங்களில் நிலேபெறுத்தி, ஒவ்வோராதாரபாகக் கடந்து, துவாதசாந்தத்தை அடையும் வகையில் தியானத்தல். அங்ஙனமே உங்கள் தியானமும் மேலேறிச் செல்லின் நிணத்த யாவும் முடியும்; பகையுமில்லேயாம் என்பது கருத்து. (420)

பகையில்ஸே என்றும் பணிந்தவர் தம்பால் நகையில்ஸே நாளும் நன்மைக ளாகும் வினேயில்ஸே என்றும் விருத்தமும் இல்ஸே தகைவில்ஸே தானுஞ் சலமது வாமே.

1304

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - வ் : சாம்பவிமண்டலத்தைப் பணிக்தவர்க்கு படம் பகையில் ஃப்யாம். ககைப்பிற்கு உரிய நிகழ்ச்சி களும் உளவாகா. காடோறும் கன்மைகள் உளவாம். களிலோகரும் அவற்ளுல் வினேயும் மாறுபாடுகளும் இல்லே பாம். தடையேதுலில்லே. தானும் சலம்போலத் தண்ணி காம் என்றலாறு.

நகைவு - தடை. சலம் - தண்மைபற்றி உவ<mark>மிக்க</mark>ப் படது. மணமுடையதாம் என்று உ**ரைப்பாரும் உளர்.** (421)

ஆரும் உரைசெய்ய லாமஞ் செழுத்தாலே யாரும் அறியாத ஆனந்த ரூபமாம் பாரும் வீசும்பும் பகலும் மதியதி ஊனும் உயிரும் உணர்வது வாமே 1305

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : யாரும்செபிக்கலாம் ; திருவைக்தெழுத் தாலே எவரும் அறியாத ஆனந்த வடிவம் உண்டாம். விண்ணும் மண்ணும் பகலும் மதிக்கக்கூடியதாக மேலான ு டலும், உயிதம் ஞானவடிவாம் எ - று.

சாப்பவிமா திரத்தைச் செபிக்கத்தக்கார் தகாதார் என வேறுபாடு இல்லே. யாரும் செபிக்கலாம்; அதனுல் விளேவது ஆனக்த வடிவாம்; உயிரும் உடலும் ஞான ாம் என்பது கருத்து.

பகலும் மதி உணர்வது ஆம் எனக்கூட்டுக, மதி -யிதிக்கத்தக்க. மதியுணர்வு - விணேத்தொகை. அதி ஊன் -யிதிக்கத்தக்க. மதியுணர்வு - விணேத்தொகை. அதி ஊன் -(422) உணர்ந்தெழு மந்திரம் ஓமெனும் உள்ளே அணேந்தெழு மாங்கத ஞதிய தாகுங் குணர்ந்தெழு சூதனுஞ் சூதியுங் கூடிக் கணந்தெழுங் கானுமக் காமுகை யாலே. 1306

இம் - எனின், பந்திரத்தலே ரைம், மந்திரமும் இவரெனக் குறிப்பித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிவகாமியாகிய பராசத்தியால். ஆகமங் களில் அறிக்தெழுகின்ற ஓம் என்னும் அது மனத்து பொருக்தி எழுவதாகிய சீபஞ்சாக்கரத்தின் முதலாகும். அதனேச் சூதனுகியசிவமும், சூதியாகிய சக்தியும் கூடிக் கலக்துவெளிப்படும். இதனேக் காணுங்கள் என்றவாறு.

'ஓம் சிளாயாம்' என்பது சாம்பவிமர்திரமாதலின் 'உள்ளே அணேர்தெழும் ஆங்கு அதன் ஆதி ஓம் எனும் அது ஆகும்' எனக்கூட்டிப் பொருள்காண்க.

சூதன் சூதியென்பன இறைவணயும் இறைவியையும் உணர்த்தினமை காண்க. கணந்து - கலந்து. (423)

## 12. புவனுபதி சக்கரம்

அம்மை புவனே, பால, திரிபுரையெனப் பரிபாகி களின் தகுதிக்கேற்ப நின்று அருள்வழங்குவள். அவ வம்மை நிலவும் சக்கரம் உணர்த்துதலின் இவ்வதிகாரம் புவஞபதி சக்கரம் என்னும் இப்பெயர்த்தாயிற்று. உதிக் கின்ற செங்கதிரைஒத்த ஒளியும், வென்றடக்கிய புது ஐப மாலேயும், பிறைமத்போல வளேந்து கிடக்கின்ற ஒளிவிடும் மாலேயும், முக்கண்ணும், பன்னிறமணிகளிழைக்கப்பட்ட

majorit to be 1900

குண்டல மம், தாமரையும், கழுத்தில் யாலே காஞ்சி இரத் தின வனயல்கள் இகைகளும் ஆடையும், பாசம், அங்குசம், அப்பம், எரதம் இவைகளேத்தாங்கிய கரமும் உடைய வளாகச் சிவந்த நிறத்துடன் தாமரைப்பூவில் எழுந்தருளியிருப்பவளாகப் புவணயைத் தியானிப்பர். புவனே மந்திரமும், சக்கரமும், உபாசணயும், பூசையும் உணர்த்துகிறது இவ்வதிகாரம்.

இம் - எனின், காதிவித்யை அறிவித்தல் நுதலி**ற்று**.

இ - ள் : ககாரமுதலான ஐந்து எழுத்துக்களும் பொன்னிறமாம். ஹகாராதி ஒராறு எழுத்துக்களும் செந்நிறமாம், சகாரமுதலான நான்கு எழுத்துக்களும் சுத்தவெண்மையாம். காதிவித்யையான இம்முன்றும் காமியப்பயன் மோட்சம் இரண்டையும் தருவனவாம் என்றவாறு.

ககராதி ஐக்தெழுத்துக்கவே லலிதா திரிசதியின் நூறு பெயர்களின் முதலெழுத்துக்களேச் சேர்த்து எண்ணி அறிக. அவ்வாறே அடுத்து நூற்றிருபது பெயர்களேக் கொண்டு ஹகராதி ஆறையும், அடுத்த எண்பது நாமங்களேக் கொண்டு சகராதி நான்கையும் தொகுத்தறிக. இது குருமுகமாகக் கேட்டுத் தெளிய வேண்டிய பராவித்யையாகும். இம்முன்றும் முறையே வாக்பவகூடம், காடாழு கூடம், சக்தி கூடம் என்றழைக்கப்பெறும். ஸ்ரீ பஞ்ச தசாகூரிவித்தை தெரிந்தவனுக்கு இம்மையிற் காமியம் பயன்களும் மறுமையில் மோட்சமும் சித்திக்கும்,

## मोक्षेक हेतुविद्या श्रीविद्या नात्र संशयः।

என்ற மேற்கோள் ஸ்ரீ வித்யைபோல மோட்சத்திற்குத துணே செய்வதொன்றில்லே என்று அறிவிக்கிறது. இய மரபு அறியார் தமக்குத் தோன்றியவாறு அட்சரங்ககோ அமைப்பர். ஈண்டுப் பொருந்தாமை அறிக. (424)

ஓரில் இதுவே உரையும்இத் தெய்வத்தைத் தேரிற் பிறிதில்லே யானுன்று செப்பக்கோள் வாரித் திரிகோண மனமின்ப முத்தியுந் தேரில் அறியுஞ் சிவகாயந் தானே. 7308

இழ் - எனி**ன்,** திரிகோணமே சிவன் மேனியெற*்* நு**தலிற்று.** 

இ-ள்: ஆயுடிடத்து, யானுரைக்கும் உணயுட இதுவேயாம். தேருமிடத்து இந்த மந்திர வடிவான தெய்வமாகிய புவணேயைத் தவிர தெய்வம் பிறிதில்லே: நானென்று சொல்லக் கேட்பாயாக. திரிகோணழ் கீறி அதனே ஆராயின், மனம் இன்பம் முத்தி இவற்றை அறிய அருளுவதாகிய சிவமேனியாம் என்றவாறு.

வாரி - வருவித்து: அதாவது கீறி என்பதாழ். (425)

ஏக பராசத்தி ஈசற்காம் அங்கமே ஆகம் பராவித்தை யாமுத்தி சித்தியே ஏகம் பராசத்தி யாகச் சிலகுரு யோகம் பராசத்தி உண்மை எட்டாமே.

1309

இம் - எனின் ; சத்திக்கும் சிவத்திற்கும் உள்ள சம்பந்தம் அங்காங்**கிபா**வமென அறிவித்தல் நுத**லிற்று.** 

இ - ள் ; ஒன்ளுய பராசத்தியே இறைவனுக்கு அங்க யாவாள்; அவளது திருமேனி பராவித்யையாம். அது முத்தியையும் சித்தியையும் தருவதாம். பராசத்தி ஒருத்தி யேயானும் சி வ கு ரு வோடு யோகம் உண்மையான் எட்டாவள் என்றவாறு.

எத்திறழ் நின்முன் ஈசன் அத்திறம் அவளும் **நிற்ப**ள் ஆதலின், பராசத்தி, ஆதிசத்தி, பிந்துசத்தி, மஞேன்மணி, மகேசை, உமை, லட்சுமி, சரஸ்வதியாக நிற்கும்நிலே உணர்த்தியவாறு. ஏமுபேதமே உளவாயினும்; பரசிவத் திற்குப் பராசத்தியாய் நிற்கு நிலேயையுங் காட்டி எட்டு என்றவாறு. (426)

எட்டா கியசத்தி எட்டாகும் யோகத்**துக்** கட்டாகு நாதாந்தத் தெட்டுங் கலப்பித்த தொட்டாத விந்**துவுந்** தானற் **ெருழிந்தது** கிட்டா தொழிந்தது கீழான மூடர்க்கே. 2310

இம் - எனின், அம்மையின் அருள நுபவத்தின் அடை தற்கருமை விளக்குதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அட்டமாசித்திகளும் அட்டாங்க யோகத் துறு பயனம்; இந்த எட்டுவகை யோகமும் நாதாந்தத்தில் ஒன்முகக் கலப்பித்தது ஒன்றெடுமொட்டாத விந்து சத்தி யாம். அதுவும் நீங்கிற்று. இவ்வநுபவங்கள் பரிபாக மில்லாத கீழான முடர்களுக்கு அடையவொண்ணதாயிற்று என்றவாறு. கட்டு ஆகும் - உறுயான பயனம். அட்டாங்க யோகத்தையும் நாதாந்தத்தில் ஒன்ளுகக் தலக்கச் செய்தது விந்து சத்தியாம். அங்ஙனம் உபகரித்த அதுவும் அநுபவ முதிர்ச்சிக்கண் அற்றுப் போயிற்று என்றது திரிபுடிஞானம் தேய்ந்தொன்ளுயினமை விளக்கியதாம். பேதஞானம் படைத்து, அநுபவமுதிர்வு இல்லாத கீழோர்க்கு அறிவநுபவத்திற்குப் புலனுகா தாயிற்று என்பது கருத்து.

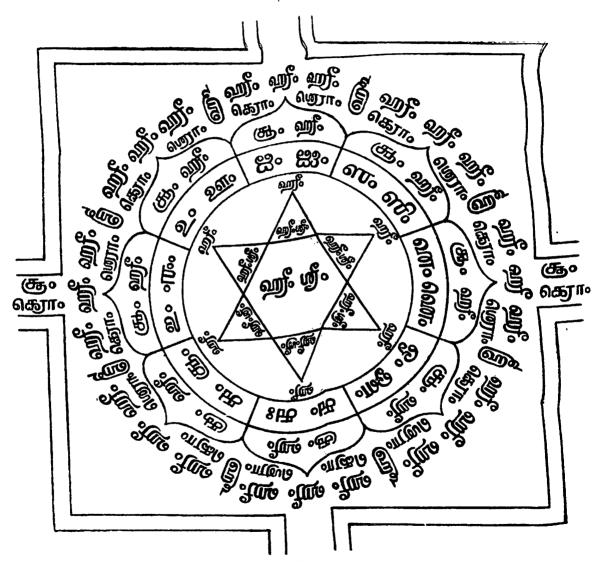
ஏதும் பலமா மியந்திரா சன்னடி ஓதிக் குருவின் உபதேசம் உட்கொண்டு நீதங்கும் அங்க நியாசந் தீனப்பண்ணிச் சாதங்கெடச் செம்பிற் சட்கோணந் தானிடே. 1311

**சட்கோணந்** தன்னில் மூ்ம்ஹிரீம் தானிட்டு அக்கோண மாறின் தடேயில்ரீங் காரமிட்டு எக்கோண முஞ்சூழ எழில்வட்டம் இட்டுப்பின் மிக்கீரேட் டக்கர மம்முதன் மேலிடே. 13*1*2

இட்ட இதழ்கள் இடையந் தரத்திலே அட்டஹவ் விட்டதின் மேலே உவ்விட்டுக் கெட்ட இதழ்களின் மேலே கிரோம்சிரோம் இட்டுவா மத்தாங் கிரோங்கென்று மேவிடே. 1313

மேவிய சக்கர மீது வலத்திலே கோவை யடைவே குரோங்சிரோங் கென்றிட்டுத் தாவில்ரீங் காரத்தாற் சக்கரஞ் சூழ்ந்து பூவைப் புவனு பதியைப்பின் பூசியே. 13*1*4

இம் - எனின், சக்கரம் அமைக்குமுறை அறிவித்தல் நுதலின.



1311 - 1314 திருமந்திரங்களின் விளக்கம்

the sitte the

இ - ள: எல்லாப் பயணயும் தருகின்ற யந்திர ராச ூகிய புவனுபதிச் சக்கரத்தின் திருவடியை அறிந்து, குருபதேசமும் கேட்டு, உபாசகளுகிய ஆன்மா தங்கி யி டக்கின்ற அங்கங்களேச் சிவாங்கங்களாக நியசித்து. உன் பிறவிவோ் கெட செப்புத்தகட்டில் அறுகோணம் இடுவாயாக;

அச்சட்கோணத்தில் ஸ்ரீ ஊீ என்ற பீசங்கவே எழுதி, அக்கோணம் ஆறின் உச்சியிலும் 'ரீம்' என் பதணே எழுதி, எல்லாக் கோணங்களேயும் சூழ அழகிய வட்டம் எழுதி, அதன்மேல் பதிறையிர்களேயும் அகர முதலாக எழுதுக;

எழுதிய தாமரையிதழ்களின் ஈடுவிலுள்ள வெளியில் செய்யப்பட்ட 'ஹ' என்னுழ் எழுத்தையும் 'உ' என்னுழ் எழுத்தையும் சேர்த்து எழுதி, அணுக. இதழ்களுக்கு மேலே தொடைமுராடு என்பவற்றை எழுதி, அதன் இடப்பக்கத்தில் கூட தொடு என்று விரும்பி எழுதுக;

விரும்பியெழுதிய சக்கரத்தின்மிது, வகப்பாகத்திலே மாஃ மாதிரியாக தொட செரா என்றிட்டு, குற்றமற்ற 'ரீம்' என்னும் பீசத்தால் சக்கரத்தைச் சூழ்ந்து புவனுபதி சக்தியைப் பூசிப்பாயாக என்றவாறு.

யந்திரராசன் - யந்திரங்களுட் சிறந்தது. பின்னும் (1318) 'இயந்திரராசண்' என அநுவதித்தல் கொண்டு உணர்க. இந்திராசன்னடி எனத் தவருன பாடங்கொண்டு இந்துராசன் - மதிமண்டல வாசியாகிய இறைவன் எனப் பொருள்கொண்டு இடர்ப்படுவாரும் உளர்.

அங்கரியாசம் என்பது கமது அங்கத்தைச் சிவாப்ப ராகப் பாவித்தல். அதற்குர்ய இருதயாதி மக்திரங்கனர் சொல்லிக் கரரியாசம் செய்து சுத்தியான கரத்தாக் தொட்டுத் தனக்குள்ள மாயேயமான அங்கம் கழிக்க தாகவும் அது அருள்வடிவான சிவாங்கமானதாகவும் பாவித்தல். சாதம் - பிறப்பு, செப்புத்தகட்டில் சட்கோணம் இடுக் என்பது. (428 - 431)

பூரிக்கும் போது புவனு பதிதன்ணே ஆசற் றகத்தினில் ஆவா கனம்பண்ணிப் பேசிய பிராணப் பிரதிட்டை யதுசெய்து தேசுற் றிடவே தியான மதுசெய்யே

1315

இம் - எனின், பூசிக்கும்முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பூசிக்கும்போது புவனுபதியைக் குற்ற மற்ற மனத்தில் ஆவாகனம்பண்ணி பிராணம் பிரதிட் டையும் செய்து, ஒளிமிகத் தியானிக்க என்றவாறு.

ஆசு அற்ற அகம் - காமாதி குற்றமற்ற மனம். ஆவாகனம் - ஈிலேபெறும்படி வேண்டிக்கோடல். பேசி -அதற்குரிய மந்தீரங்களேச் சொல்லி. பிராணப் பிரதிட்டை -உயிர் கொடுத்து நிறுத்துதல். (432)

செய்ய திருமேனி செம்பட் டுடைதானுங் கையில் படையங் குசபாசத் தோடபயம் மெய்யில் அணிகலம் இரத்தின மாமேனி துய்ய முடியும் அவயவத்தில் தோற்றமே. 1316

இம் - எனின், உருவத்தியானம் உணர்த்து தல் நுதலிற்று. இ - ள் : சிவந்த மேனியளாய், செம்பட்டுடை புடுத்து, கையில் அங்குசம் பாசம் ஆகிய படைக**ளேயும்,** அபய வரதத்தையும் தாங்கி, திருமேனியில் அணிகலன் களேயும் இரத்திஞபரணங்களேயும் தாங்கி, தூய கிரீடத் தோடு வடிவு கொண்டு தோன்றுவள் என்றவாறு.

இதணே மகாலட்சுமி ரத்னகோச தியான சுலோகத் நான் அறிக. (433)

தோற்போர்வை நீக்கித் துதித்தடைவிற் பூசித்துப் பாற்போ னகமந் திரத்தாற் பயின்றேத்தி நாற்பால நாரதா யாசுவா காஎன்று சீர்ப்பாகச் சேடத்தை மாற்றிப்பின் சீவியே. 1317

இம் - எனின், பூசைச்குரிய நியமங்கள் உணர்த் நுதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: மேலாடையின்றித் தோத்திரித்து, நூல் விதிப்படியே பூசித்து, பாலன்னத்தை மக்திரத்தோடு செபித்து கிலேதித்து, கான்கு திசைகளிலும் காரதாய சுவாகா என்று கிவேதித்து, சிறப்பாக கிர்மாலியத்தை அகற்றி, பிறகு அதணேயுண்ணுக என்றவாறு.

தோற்போர்வை - சட்டை, மேலாடை முதலியன. அடைவு - முறை; என்றது, ஆகமவிதிப்படி என்றவாறு. ரீவி - உட்கொண்டு சீவிப்பாயாக. (434)

சீவிப் பதன்முன்னே தேவியையுத் வாகனத்தாற் பாவித் நிதய கமலம் பதிவித்தங் கியாவர்க்கும் எட்டா இயந்திர ராசணே நீவைத்துச் சேமி நினேந்தது தருமே. 1318 இம் - எனின், உத்வாகனக் கிரமம் உரைத்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நைவேத்ப சேடத்தை உண்பதற்கு முன், புவனுபதியை உத்ளாகனமர்திரத்தால் பாவித்து இதயத் தொடுக்கிக் கொண்டு, யாவர்க்கும் அறிய வொண்ணுத இயர்திரராசண நீ மனத்துள் வைத்து வழிபடுவாயாக; பின் அர்த இயர்திரம் நீ நிணேத்த அணத்தையும் தரும் என்றவாறு.

#### 13. நவக்கிரி சக்கரம்

இவ்வதிகாரம் ஒன்ப தெழுத்துக்க ோட்ட பீ சமாகக் கொண்ட தேவிம் ந்திரம் அமைந்த சக்கரத்தினியல்பு உணர்த்துவது. ஓரேழுத்தே ஒன்ப தெழுத்தாய், அது மாறி அமையும்வகை எண்பத்தொருவகையாய் விளங் குவது. இம் மந்திரத்தை ஓதும் முறையும், அதஞுல் அடையும் சித்தி முத்திகளும், இம்மந்திரத் தெய்வமாகிய சக்தியின் உரு வத்தியான மும், அகப்பூசை புறப்பூசை வழிகளும், பிறவும் உணர்த்தப் பெறுகின்றன.

நவாக்கரி சக்கர நானுரை செய்யின் நவாக்கரி ஒன்று நவாக்கரி யாக நவாக்கரி எண்பத் தொருவகை யாக நவாக்கரி யக்கிலீ சௌமுத லீறே.

1319

இம் - எனின், நுக்கரியின் இயல்பு உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நவாக்கரி சக்கரத்தை நான் உரைசெய் யூன், புதியதான ஏகாட்சரியே ஒன்பது எழுத்துக் கொண்ட தேவி மந்திரமாக, அதுவே எண்பத்தொரு வகையாக, க்லீம் முதலும், சௌம் இறுதியுமாகக் கொண்டு விளங்குவதாம் என்றவாறு.

இரண்டாம் அழக்கண் உள்ள நவ அக்கரி யொன்று-புதிதான வியக்கத்தக்க எகாட்சரியே. ஏகாட்சரி ஹீ.் என்பது இதுவே புவணே பீஜமுமாம். இதிலஹ், ர, ஈ, ம் ஆகிய நான்கெழுத்துக்கள் கலநதுள்ளன. இம்மந்திரம் பதினுறுகணே வடிவபானது. இக்கான்கும் வேருகஙின்ற வியட்டிரிலேயில் ஹ 8, ர 2, ா 4, விந்துவாகிய 🗷 1 ஆகப் பதிகோர்து கலேகளும், சமட்டி ரிகேயில் பதினுறு கூலகளும் உடையன. இந்த ஏகாட்சரியே ஹ - தத்பதம் ர - துவம்பதம், ஈம் (௦) அரிபதம். ஆகவே தத்துவமசி யென்னும் மகாவாக்கியமுமாய். ஆகவே இந்த ஏகாட்சரி யும் ஸ்ரீ வித்பையே. கவாக்கரியும் அங்ஙனமேயாதல் காமக லாவிலா ரத்தில் காண்க. நவாக்கரியில் ஒவ்வொன் றையும் முதலாக வைத்து மாறிவர எண்பத்தொரு வகையாம். (436)

சௌமுதல் அவ்வொடு ஹௌவுட ஞங்கிரீம் கௌவு ளுமையுளுங் கலந்திரீம் சிரீமென்று ஒவ்வில் எழுங்கிலீ மந்திர பாதமாச் செவ்வுள் எழுந்து சிவாய நமவெனே. 1320

இம் - எனின், நவாக்கரி மந்திரபாதம் இவையென உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ெலளம், ஒளம், ஹௌம், ஆம், க்ரீம், கௌம், ஐம், ரீம், ஸ்ரீம் என்று இவை ஒத்து வருவதால் விளேயும் க்லீம் என்பதை மக்திர முதலாகக் கொண்க சிவாயும் எனக்கூறுக் என்றவாறு.

இவை திருமூலதேவநாயனர் அருளிய சுத்த கவாக சாக்தே ப தந்திர முறைபற்றிச் சிலர் ஓம் க்லீம், ஸ்ரீம் சாமுண்டாயை விச்சே என்பது நவாக்கி அது சாமுண்டீஸ்வரியை முந்திர தெய்வ மாகக்கொண்டு காமியப்பயன் ஒன்றையே தர வல்லதாய் **இந்திரசா**ல வேணேசெய்யப் பயன்படுமே யன்றி புத்தி பின்வரும் மக்திரங்களிக மு**த்தி**க2ோத் தாராது. திருமூலதேவ சித்தநாதர் அருளிச்செய்வதை நோக்குக. ஆதலின் துறவிகளும், ஞானபீடாதிபதிகளும், சுத்தாத துவித சைவ சித்தாந்திகளும் பஞ்சாக்கரக் கலப்பில்வாத ந**வாக்க**ரியை யோதின் மகாகரகங்களே எய்துவர் என்று (437)உணர்க.

நவாக்கரி யாவது நானறி வித்தை நவாக்கரி யுள்ளெழும் நன்மைகள் எல்லாம் நவாக்கரி மந்திர நாவுளே ஓத நவாக்கரி சத்தி நலந்தருந் தானே 2321

இம் - எனின், நவாக்கரியின் பயனுணர்த்துதல் நு**தலிற்று**.

இ-ள்: நவாக்கரி நானறிந்த ஸ்ரீவித்பையாகும். இதில் நன்மைகள்ளேத்தும் விளயும். இதனே நாவுள் வைத்துப் பிறர் செவிக்கும் தன் செவிக்கும் கேட்காமல் தை நவாக்கரி சக்தி நன்மைகளே அருளுவள், என்றவாறு. இத நவாக்கரி சக்தி நன்மைகளே அருளுவள், என்றவாறு. நலந்தரு ஞானமுங் கல்வியும் எல்லாம் உரந்தரு வல்விண யும்மைவிட் டோடும் கிரந்தரு தேவிண் செய்வ தகற்றி வரந்தரு சோதியும் வாய்த்திடுங்கானே.

1322

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : நூனம் கல்வி முதலாகிய நலமெலாழ் நரும்; என்மை மிக்க பிராரத்த சஞ்சித ஆகாமிய விணேகள் யாவும் உழ்மைவிட்டு நீங்கும்; இப்பிறவியில் அறியாமை யால் ஈட்டப்படும் தலேயான தீவினேகளே நீக்கி வரங்களே அருளும்; ஒளிக்காட்சியும் உண்டாம்; இதனே உம் அருபவத்திற்காண்க என்றவாறு.

வல்வினேயெனவே உரக்தருதல் பெறப்படுமாயினும் அதன் கொடுமையை கன்கு விளக்க ' உரம் தரும் வல்லின் ' எனப்பட்டது. உரம் - வல்மை. ஞானம் என்றும் கொள்க. (439)

கண்டிடுஞ் சக்கரம் வெள்ளிபொன் செம்பிடை கொண்டிடும் உள்ளே குறித்த விணேகளே வென்றிடு மண்டலம் வெற்றி தருவிக்கும் நின்றிடுஞ் சக்கரம் நினேக்கு மனவே 1323

ஒம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : ாக்கரத்தை வெள்ளி, பொன், செம்புத் தகடுகளில் சமைக்க; மனத்திலும் தியானியுங்கள்; உங்களேக் குறித்த விளேகளே வெல்லுங்கள்; இம்மண்டலம் வெற்றிதரச் செய்யும்; இச்சக்கரத்தை ஙிளேக்குமளவி லேயே மனத்தில் ஙிஸேபெறும் என்றவாறு. பலபயன்களேத் தருதலேயன்றி நினேக்குமளவில் மனத்திலும் நிலேபெறும் எளிமையது என்பது கருத்து. ' நினேக்குமளவே நின்றிடும் ' என்பதற்கு நீ தியானிக்கு மளவாகவே நிலேபெறுமென்றும் உரைக்கலாம். (440)

நிணத்திடு மச்சிரீ மக்கிலீ மீரு நிணத்திடுஞ் சக்கர மாதியு மீறு நிணத்திடு நெல்லொடு புல்லிணே யுள்ளே நிணத்திடும் அருச்சணே நேர்தரு வாளே. 1324

இம் - எனின், புல்லும் கெள்லும்கொண்டு அர்ச்சிக்க வெளிப்படுவள் என்பதுணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஸ்ரீம் க்லீம் ஈருகத் தியானியுங்கள். சக் கரத்திற்கு முதலும் ஈறும் அந்தப்பீசங்களே. சம்பா நெல்லும் அறுகம்புல்லுங்கொண்டு தியானித்து அர்ச்சலே செய்ய எண்ணுங்கள் ; பராசத்தி எதிர்ப்படுவாள் என்றவாறு. (441)

நேர்தரு மத்திரு நாயகி யானவள் யாதொரு வண்ணம் அறிந்திடும் பொற்பூவை கார்தரு வண்ணங் கருதின கைவரும் நார்தரு வண்ணம் நடந்திடு நீயே. 1325

இம் - எனின், அம்மையின் நிறமும், அன்புடன் வழிபடுமுறையும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வெளிப்பட்டு அருள் வழங்கும் அச்செல வங்களணத்திற்கும் பரமகாரணியான தேவி, எவ்வித நேறுடையாள் என அறிய விரும்பின், அவள்கிறம் அழகிய காயாம்பூவின் கருமை கிறமாம். கீ அவள் கருணேயோடு வெளிப்படும் வண்ணம் அன்புடன் நடக்க நிணத்தன கைகூடும் என்றவாறு. (442)

நடந்திடும் பாரினில் நன்மைகள் எல்லாங் கடந்திடுங் காலனும் எண்ணிய நாளும் படர்ந்திடு நாமமும் பாய்கதிர் போல அடைந்திடு வண்ணம் அடைந்திடு நீயே. 1326

இம் - எனின், பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இந்த உலகில் எல்லா நன்மைகளும் நடக்கும்; காலன் நமக்குரிய ஆயுளாக எண்ணிய நாட் களும் கடக்கும்; எங்கும் பாய்ந்து செல்லும் சூரிய கத்ரைப்போல புகழானது எங்கும் பரவும்; ஆதலால் பராசத்தியே கருணேயோடு எழுந்தருளும் வண்ணம் நீ நட என்றவாறு.

காலன் எண்ணிய நாளும் கடந்திடும் என்பதற் குக் கால இன இவருக்கு வரையறுத்த நாளேக் கடப் பான். அம்மையின் அருள்பெற்ளூர் மன் வருவதற்கு அஞ்சி எனவும், இவர்கள் அம்மையி னருளாற்றலால் இவர்களது உயிரைக் கவர நாட்களேயே எண்ணிக் கொண்டிருக்கும் யமணேயும் வெல்லலாழ் எனவும் இருவகையாகவும் பொருள் கொள்ளலாம். (443)

அடைந்திடும் பொன்வெள்ளி கல்லுடன் எல்லாம் அடைந்திடு மாதி யருளுந் திருவும் அடைந்திடும் அண்டத் தமரர்கள் வாழ்வும் அடைந்திடும் வண்ணம் அறிந்திடு நீயே. 1327

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : பொன் வெள்ளி மாணிக்கம் முதல்ய க**ற்கள்** எல்லாம் தாமேவந்து சேரும். பராசத்தியின் **அருளும் ஞானமும்** வரும்; தேவர்கள் வாழ்வு சித்திக் கும்; ஆதலால் பராசத்தியாகப் பரிந்து உன்ணே வந்து அடையுமாறு ஒழுகிக்கொள் என்றவாறு. (444)

அறிந்திடு வார்கள் அமரர்க ளாகத் தெரிந்திடு வாஞேர் தேவர்கள் தேவன் பரிந்திடும் வானவன் பாய்புனல் சூடி முரிந்திடு வாண முயன்றிடு நீரே.

1328

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள : நவாக்க செக்தியை அமரர்களாவதற்காக மக்கள் அறிவார்கள்: அவளேயறிந்த தேவர்களேத் தேவ தேவளுகிய சீபரமேசுவரன் அன்புசெய்யும். தேவ லோகத்திலிருந்துவந்த வலிமையுடன் பாய்கின்ற தேவ கங்கையைத் திருமுடியிற்துடிச் செருக்கடக்கும் பரமே சுரனே அடைய நீ முயல்வாயாக என்றவாறு.

்வான வன்பாய் புனல் 'எனப் பிரித்துப் பொருள் தொள்க. (445)

நீர்பணி சக்கரம் நேர்தரு வண்ணங்கள் பாரணி யும்ஹிரீ முன்ஸ்ரீ மீருந் தாரணி யும்புகழ்த் தையல்நல் லாள்தனேக் காரணி யும்பொழிற் கண்டுகொள் எீரே. 1329

இம் - எனின், நவாக்கரி மாறலில் ஒருவகையினே உபாசிக்குமுறையும் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று இ - ள் : நீங்கள் வணங்குவதற்குரிய சக்கரத்தில் பாருந்திய எழுத்துக்கள் உலகம் புகழ்ந்து பேசுகின்ற சுரிம் முதலாக ஸ்ரீழ் ஈருக உள்ளதாம். இதனேச் செபித்து வலேயை அணிந்த புகழோடு கூடிய பராசத்தியை மேகம் வந்து தங்கப்பெற்ற பொழிலிடத்துத் தரிசியுங்கள் பன்றவாறு. (446)

கண்டுகொள் ளுந்தனி நாயகி தன்ணேயும் மொண்டுகொ ளும்முக வசியம் தாயிடும் பண்டுகொ ளும்பர மாய் பரஞ்சுடர் நின்றுகொ ளும்நிலே பேறுடை யாணேயே. 1330

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : ஒப்பற்ற காயகியாகிய சத்தியைத் தரிச் புங்கள். அள்ளிப் பருகக்கூடிய அளவாக முகவசியம் உண்டாம். பரமான பரஞ்சோதியைத் தான்ரிஃரிற்கம் ...ஞ்சமாகிய தானமாக உடைய சத்தியைப் பழமை சாகப் போற்றி மனத்துக்கொள்ளுங்கள் என்றவாறு.

பரசிவமாகிய மஞ்சத்தில் பராசத்தி வீற்றிருப்பா வாதலின், இவளே மகேஸ்வரனுடைய மடியாகிய மஞ்சத்தில் வீற்றிருப்பவள் என்றும், சதாசிவமூர்த்தி மாகிய பலகையில் வீற்றிருப்பவள் என்றும் லலிதா சகஸ்ரநாமம் கூறும். (447)

பேறுடை யாள்தன் பெருமையை எண்ணிடில் நாடுடை யார்களும் நம்வச மாகுவர் மாறுடை யார்களும் வாழ்வது தானிலே கூறுடை யாளேயுங் கூறுமின் நீரே 1331 இம் - எனின், சர்வஜனவசியம் உண்டாம் எனவ நுதலிற்று.

இ - ள் : நீங்கள் எய்தும் பேருக விளங்குபவள பெருமையை எண்ணின், நாட்டுமக்களும் நாடுடை யார்களாகிய மன்னர்களும் நம்வசமாகுவர். பகைவர் வாழ்வதுமில்லே. ஆதலால் இறைவணே ஒரு கூற்றிலே உடையாளேத் தோத்திரியுங்கள் என்றவாறு.

கூறுமின் - மக்திரங்களேச் சொல்லாமற் சொல்லி எண்ணுங்கள் என்பதாழ். (448)

கூறுமின் எட்டுத் திசைக்குந் தலேவியை யாறுமின் அண்டத் தமரர்கள் வாழ்வென மாறுமின் வையம் வநம்வழி தன்னேயுந் தேறுமின் நாயகி சேவடி சேர்ந்தே.

1332

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : எட்டுத்திசைக்கும் தலேவியாகிய நவாக கரிபைத் தோத்திரியுங்கள்; பல அண்டங்களிலும் வாழ்கிற அமரர்கள் வாழ்வு எம்மாத்திரம் என, அதில் வைத்த ஆசையை அறுங்கள்; மீட்டும் பிறந்து இப் பூமியில் வரும்வழியை மாறுங்கள்; நாயகியின் சிவந்த திருவடித்துணேயைப் பற்றித் தெளிவு அடையுங்கள் என்றவாறு.

சேவடி சேரச் செறிய இருந்தவர் நாவடி யுள்ளே நவின்று நின் றேத்துவர் பூவடி யிட்டுப் பொலிய இருந்தவர் மர்வடி காணும் வகையறி வாரே.

1333

இம் - எனின், அடிபோற்று வாரும் பூ சிப்பாரும் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அம்மையின் சேஷமைய இடைவிடாது தியானித்துச் செறிய இருந்தவர்கள், நாவினடியால் அவள் மந்திரத்தை இடைவிடாது நவின்று நின்று வழிபடுவர். பூக்களேத் திருவடிக்கண்சாத்திப் பொலிய இருந்தார். பெருமை தங்கிய திருவடியைக் காணும் வகையினே அறிந்தார் ஆவார்கள் என்றவாறு.

சேர - தியானிக்க ; நாவடியுள் ஏத்துதலாவது வைகரியாகாது எண்ணுதல் மௌன ஜெபம் என்றவாறு. பா அடி - பெருமை பொருந்திய திருவடி (450)

ஐம்முத லாக வளர்ந்தெழு சக்கரம் ஐம்முத லாக அமர்ந்திர் மீருகும் அம்முத லாகி யவர்க்குடை யாடனே ஐம்முத லாக வழுத்திடு நீயே.

1334

இம் எனின், ஐம் முதலாகிய சக்கரத்தியானம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : ஐம் என்பது முதலாக வளர்க்து தோன்றும் சக்கரம் ஐம்முதல் ரீம் ஈருகும். அகார வாச்சியனை சீபரமேசுரனுக்கு உடையளாகிய சத்தியை, ஐம் முதலாகக் கொண்டு நீ வழுத்துக என்றவாறு.

மைம்முதலாக வழுத்திடு எனக் கொண்டு மாயைக் குத் தஃவவியாகப் போற்றுக எனவும் உரைப்பர். (451) வழுத்திடு நாவுக் கரசிவள் தன்?னப் பகுத்திடு**ம்** வேதமெய் யாகம மெல்லாந் தொகுத்தொரு நாவிடை சொல்லவல் லாளே முகத்**துளும்** முன்னெழக் கண்டுகொ ளீரே. 1335

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : வணங்கப்பெறும் வாக்சுவரியான இச் சக்தியை வேதாகமங்கள் யாவும் பகுத்தோதும் அவை யணத்தையும் தொகுத்து கம் காவாற் பயில அதற்கு எளிமையாக வல்லவனே வாக்கிலும், கண்ணுக்கெதி ராகவும் தோன்றக் காணுங்கள் என்றவாறு. (452)

கண்டஇச் சக்கரம் நாவில் எழுதிடில் கொண்டஇல் மந்திரங் கூத்தன் குறியதாம் மன்றினுள் வித்தையு மானுடர் கையதாய் வென்றிடும் வையக மெல்லியல் மேனியே.

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : கண்டஇச்சக்கரத்தை நாக்கில் ஒருவன எழுதிடின், கொண்ட இம்மந்திரம் கூத்தப்பெருமான் வடிவமாம். போன்மன்றில் நிலவும் வித்தையும் மக்கள் கையதாகி, மெல்லியலாளாகிய அம்மை கருணேடுசயத் லால் உலகத்தையே வெல்லுவன் என்றவாறு.

நா ரில் எழுதிடில் என்றது மௌனமாகச் செபித் தலே. மன்று – கனக மன்று. மன்றினுள் வித்தை -சிற்சபைக்கண்ணே விளங்கும் ஸ்ரீ வித்பை. மானுடர் குகுயதாய் – மக்களுக்கு எளிவந்ததாகி. மெல்லியல் -கையதாய் – மக்களுக்கு எளிவந்ததாகி. மெல்லியல் -நு மாதேவியாகிய நவாக்கரி. மேவி - விரும்பி, வையகம் வென்றிடும் - உலகை வெ<mark>ன்று அடிப்படுத்துவா</mark>ன் என்பதாம். **(45**3)

மெல்லிய லாகிய மெய்ப்பொரு ளாள்தனேச் சொல்லிய லாலே தொடர்ந்தங் கிருந்திடும் பல்லியல் பாகப் பரந்தெழு நாட்பல நல்லியல் பாலே நடந்திடுந் தானே.

1337

இம் - எனின், உபதேசமுறைப்படி அ<mark>ம்மை</mark>பை அடிபணியின் எல்லா நாளும் இன்ப நாளாகும் **என்**ப ந உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மென்மையாகிய இயல்பினே உடைய வளகிய நித்தியப்பொருளாகிய பராசத்தியை ஆசாரியன் சொல்லிக்கொடுத்த இயல்பின்படி, விடாது பற்றிந் தியானித்து இருங்கள். பல பல இயல்புகளே உடைய தாகப் பரந்தெழுகின்ற நாட்கள் பலவும் நல்ல இன்ப இயல்புகவே நடக்கும் என்றவாறு.

பல்லியல்பாக கடந்திடும்காள் என்றது இ**ன்ப**மும் துன்பமும் கலந்து, புண்ணிய பாவங்களேச் செ**ய்தற்**கு உரியதாக நடக்கின்ற காலமெல்லாம் என்றவாரும், நல்லியல்பாலே நடந்திடும் - புண்ணியம் **நிறைந்**த இன்பகாட்களாவே கடக்கும் என்பதாம். (454)

நடந்திடு நா**வீ**னுள் நன்மைகள் எல்லாந் தொடர்ந்திடுஞ் சொல்லொடு சொற்பொருள் **தானு**ம் கடந்திடுங் கல்விக் கரசிவ ளாகப் படர்ந்திடும் பாரிற் பகையில்லே தானே. 1338

இம் - எனின், இதுவுமது,

இ - ள் : நன்மைகள் யாவும் இவன் நாவில் நடக் கும் ; சொல்லொடு சொற்போருள் தொடர்ந்தே வரும் : வாகீசுவரியாகிய அம்மை விளங்குதலால் உலகத்தில் எல்லாக் கலேகளேயும் கடப்பன் ; படர்ந்த இவ்வுலகில் பகையில்லே என்றவாறு.

இவன் நாவசைந்தால் நன்மைகள் இத்தும் நடக்கும் என்பார் நாவினுள் நன்மைகள் எல்லாம் நடந்திடும் என்முர்.

சொல்லொடு சொற்பொருள் தொடர்தலாவது அம்மையின் அருளிருந்தால் அருள்பெற்றவன் பேசுழ் சொல்ஃப் பொருள் பின்பற்றிச்செல்லும் என்பதாம்.

வீத்யைக்கு அரசியாகிய பராசத்தி இவனுக்கு வீருப்புடையளாதலால் எல்லாக்கஃக்கீயயும் வென்று விளங்குவன் என்பதைக் 'கல்விக்கரசு இவள் ஆகக் கடந்திடும் ' என்பதாற் குறித்தவாறு. (455)

பகையில்லே கௌமுத லேயது வீரு நகையில்லே சக்கர நன்றறி வார்க்கு மிகையில்லே சொல்லிய பல்லுரு வெல்லாம் வகையில்லே யாக வணங்கிடுந் தானே. 1339

இம் - எனின், கௌம் முதல் ஐம் ஈருகிய சக்க ரத்தை அறிவார்கள் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : கௌம்முதல் ஐம் ஈருன சக்கரத்தை நன்ருக அறிபவர்களுக்குப் பகையில்ஜு. நகைத்தலும் இல்ஜுயாம். உடலெடுத்த பலவுயிர்களெல்லாழ் இவணே ிவல்வதொரு வகையின்மையால் இவனேத் தெய்வமாக என்ணி வணங்கும். யாம் சொல்லுமிது மிகையில்லே என்றவாறு.

நகை - பரிகசித்து நகைத்தல். பல்லுரு என்றது இயற்கையாகவே இறைவனது படைப்புட்பட்ட மனிதன் முதல் எறும்பிருன உருவங்களும், இரணியனேக் கொல்வ கற்காகவே வந்த நரசிங்கவடிவம் போன்ற கிருத்திரிய வடிவங்களும் இவனே வணங்கும் என்பது உணர்த்திய வாறு, (456)

வணங்கிடுந் தத்துவ நாயகி தன்ணே நலங்கிடு நல்லுயி ரானவை யெல்லாங் கலங்கிடுங் காம வெகுளி மயக்கந் தொடங்கிடுஞ் சொல்லிய குழ்வினே தானே. 1340

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : எல்லாரானும் வணங்கப்படும் தத்துவத் தலேவியாகிய சத்தியிடம் நல்லபரிபாகமுற்ற உயிர்கள் யாவும் அடங்கும்; காம வெகுளி மயக்கங்களும் தம் பயணே நுகர்விக்கத் தொடங்கும் வலிய விணேகளும் கலங்கி அழியும் என்றவாறு.

தத்துவம்-பிருதிவிமுதல் குடிஃயீருன தத்துவங்கள். நலங்கிடுதல் - அடங்குதல் அவ்லது ஒடுங்குதல். தொடங் கிடும் விரே, சொல்லிய வினே எனக் கூட்டுக. (457)

தானே கழறித் தணியவும் வல்லஞய்த் தானே நிணத்தவை சொல்லவும் வல்லஞய்த் தானே தனிநடங் கண்டவ**ள்** தன்ணயுந் தானே வணங்கித் திலவனு மாமே. 1341 இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : நானே பிறரை இடித்துரைத்துத் தனக்கு மேல் பேசுவோர் இல்லாமையான் தணியவும் வல்லனுகி, நிணேத்தனயாவற்றையும் சொல்லவும் வல்லனுகி, நானே ஒப்பற்ற ஆனக்தக்கூத்திணக் கண்ட பராசத்தியைக தானே வணங்கித் தலேவனுமாவான் என்றவாறு.

இவணே வெல்வார் பிறரின்மையின் பதுரறுகித் த‰வளுக விளங்குவான் என்பது கருத்து.

தானே தனிகடங்கண்டவள் - இறைவன் பேகுழிக் காலத்து எல்லாவற்றையும் தன்னகத்தொடுக்கித் தலி நின்று ஊழிக்கூத்தாடுகிறபோது அதணேக் காண்பவள் பராசத்தி யொருத்தியே என்பதறிவித்தவாறு. (458)

ஆமே யணத்துயி ராகிய அம்மையுந் தாமே சகலமும் ஈன்றஅத் தையலும் ஆமே யவளடி போற்றி வணங்கிடிற் போமே விளேகளும் புண்ணிய ஞகுமே.

1342

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : எல்லாவுயிர்களுமாகியவள் அம்மையே யாம்; எல்லாவற்றையும் கரு வாயாதே பெற்ற பேரழகியும் அம்மையேயாம். அவள் திருவடியைப் புகழ்ந்து போற்றி வணங்கினுல், நம்முடைய விணேகள் அகலும்; புண்ணியன் ஆம் என்றவாறு. ் வர்வம் சக்திமயம் ஐகத் ' என்பாராகலின் எல்லா உயிராயும் இருப்பவன் அம்மையே என்றது.

சராசரமாகிய அணேத்தையும் தாயாகிப் பெற்றவள் அம்மையே என்பது. தையல் - அழகு. ஆகுபெயராக அழகுடைய அன்னேயை உணர்த்திற்று. (459)

புண்ணிய ஞிகப் பொருந்தி உலகெங்கும் கண்ணிய ஞிகக் கலந்தங் கிருந்திடுந் தண்ணிய ஞிகத் தரணி முழுதுக்கும் அண்ணிய ஞிக் அமர்ந்திருந் தானே.

1343

இம் - எனின், இதுவுமறு.

இ - ள் : உலகமெங்கும் பொருக்கிப் புண்ணிய ஞகி, எல்லாரானும் கண்ணியமாகப் பாராட்டத்தக்கவு ஞகி, அணேவருடனும் கலக்து விளங்குவன். கருணேக் குணமுடையவஞகி, பூமிமுழுதம் மிக இனிப்பவஞகி அமர்க்திருக்தான் என்றவாறு.

ுண்ணியன் - இனிமையுடையன். <sub>கொருங்</sub>கியவன் எனலும் ஆம். ( **460** )

தானது கிரீம் கௌவது ஈரும் நானது சக்கர நன்றறி வார்க்கெலாம் கானது கன்னி கலந்த பராசத்தி கேளது வையங் களரொளி யானதே:

1344

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : க்ரீம் முதல் கௌம் ஈருகும் <sub>நான்</sub> அறிந்துள்ள நவாக்கரிசக்கரம். இத<sup>ணே நன்</sup>கு அறிப<sub>வர்</sub> அணேவர்களுக்கும் கடம்பாடவியில் வசிக்கும் கன்னி யாகிய, எல்லாவுயிர்களிடத்தும் கலந்துள்ள பராசத்தி உறவாவள்; அதனுல் உலகமே ஒளிமயமாக விளங் கிற்று என்றவாறு.

பராசத்தி உறவு ஆயிற்று என உறவு என்ற எழு வாய்க்கேற்ப ஒருமைவிண கொண்டது. பராசத்தியின் துறவு எனக்கிழமைப் பொருட்டாக்கு க. கான் - காடு கடம்பவனம். 'கதம்பவனவாசினி' என்பது அம்பை யின் நாமங்களுள் ஒன்று. மணமுமாம் (461)

ஓளிக்கும் பராசத்தி உள்ளே அமரிற் களிக்கும்இச் சிந்தையிற் காரணங் காட்டித் தெளிக்கும் மழையுடன் செல்வமுண் டாக்கும் அளிக்கும் இவளே அறிந்துகொள் வார்க்கே. 1345

இம் - எனின், இதுவுறது

இ - ள் : கருணபுரியும் அம்பிகையை அறிக்கு கொள்வார்க்கு ஒளிசெய்கின்ற பராசத்தி மனத்துள் எழுக்தருளின், களிக்கின்ற இம்மனத்தில் காரணத் தைக்காட்டித் தெளிவுறுத்தும்; மழையுடன் செல் வத்தையும் உண்டாக்கும் என்றவாறு.

ஒளிமயமான பராசத்தி மனத்துள் எழுந்தருளின், களிக்கின்ற மனத்தைக் காரணம் காட்டித் தெளிவுறுத் தும்; மழை செல்வம் இவற்றையுண்டாக்கும் என்ப தாம். மழையும் செல்வமும் சுக்கிரனது ஆணேயின்படி நடப்பன ஆதலின் சுக்கிரப்பார்வை உண்டாம் என்று அறிவித்தவாறு: அறிந்திடுஞ் சக்கரம் அருச்சணே யோடே எறிந்திடும் வையத் திடரவை காணல் மறிந்திடு மன்னனும் வந்தணே செய்யும் யொறிந்திடுஞ் சுந்தை புகையில்லே தாணே. 1346

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - வ்: சக்கரத்தை அருச்சணேயோடு அறிக்**திடுக.** உலகத்துன்பங்கள் யாவையும் வீழ்த்தும். சிறைப்படுத்தும் மன்வனும் வணங்குவான். கலங்குகின்ற மனத்தில் துன்பமில்ஃயாம் என்றவாறு.

ிபாறிந்திடும் - கலங்குகின்ற. புகை - து**ன்பம்**. மறிந்திடும் - தடுத்துநிறுத்தும். எறிந்திடும் - அழிக்கும்.

புகையில்லே சொல்லிய பொன்ணெளி யுண்டாங் குடையில்லே கொல்வ திலாமையி னுலே வகையில்லே வாழ்கின்ற மன்னுயிர்க் கெல்லாஞ் கிகையில்லே சக்கரஞ் சேர்ந்தவர் தாமே.

இம் - எவின், இதுவுமது.

இ - ள் : சக்கரத்தைத் திபானிப்பவராகிய சத்தி யருள்பெற்ற அன்பர்களுக்குத் துக்கம் இல்லேயாம் ; போகிகட்கு உண்டாம் எனச்சொல்லிய போன்னெளி இவர்களது மேனியிலும் உண்டாம். பிறவுயிர்களேச் சிறிதும் வருத்தாமையால் நரகம் இல்லேயாம். வாழ எண்ணுகிற உயிர்கட்கெல்லாம் இதனேக்காட்டிலும் சிறந்த வகை யில்லேயாம்; முடிவுமில்லேயாம் எ - று.

சிகை - முடிவு. வகை - வழி, வாழ எண்ணுப*வர்* களுக்கு ஸ்ரீ சக்கர தியானத்தைக்காட்டிலும் **சிற**ந்த வழியும், முடிவும் இல்லேயாம். அங்ஙனம் சேர்ந்தனர் யாரையும் கொல்லாமையிறல் நரகம் இல்லே; துக்கம் இல்லே; பொன்னெத்த ஒளிமேனியுண்டாம் என்பது கருத்து. (464)

சேர்ந்தவர் என்றுந் திசையொளி யானவர் காய்ந்தெழு மேல்விணே காண& லாதவர் பாய்ந்தெழும் உள்ளொளி பாரிற் பரந்தது மாய்ந்தது காரிருள் மாறுெளி தானே 1348

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : தியானித்தவர்கள் என்றும் திரைக்கா விளக்கும் ஒளிமயமாளர். சினந்து சீறியெழுகின்ற பண்டைய வினேகளேக் காறுதவர் ஆவர். இவர்கள் பரவியேழுகின்ற உள்ளொளியாகிய குரனம் எங்கும் உலகிற் பரவிற்று. கரிய இருள்போலும் ஆணவத்தால் விளேயும் மயக்க அறிவும் கெட்டொழிக்தது என்றவாறு.

ஒளியது ஹௌமுன் கிரீமது ஈருங் களியது சக்கரங் கண்டறி வார்க்குத் தெளிவது ஞானமுஞ் சிந்தையுந் தேறப் பணிவது பஞ்சாக் கரமது வாமே. 1349

இம்பந்திரம் முதல் ஐந்து மந்திரங்களால் ஹௌ முதல் க்ரீம் ஈருன சக்கரத்தியானமும் அதன் பயனும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று

இ - ள்: ஒளியுடைய ஹொள முதல் க்ரீம் இறுதியான பீசங்களேயுடைய மகிழ்ச்சி தருவதான சக்கரம். கன்டு அறிவர்க்குத் தெளிவானமனமு<mark>ம் ஞானமும்</mark> தெளிவடைய பணிசெய்வது பஞ்சாக்கரமா**கி**ய <mark>கவாக்</mark> ஈர்யோ என்றவாறு. (466)

ஆமே சதாகிவ நாயகியானவள் ஆமே அதோமுகத் துள்ளறி வானவள் ஆமே சுவையொளி யூருேசை கண்டவள் ஆமே மணத்துயிர் தன்னுளு மாமே.

1350

இம் - எனின், முற்கூறிய சக்கரத் தெய்வமான சந்தியின் பெருமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - வ் : சதாசிவர் (த்தியாகிய சாதாக்கிய சிவத் நிற்குர் சக்தியாக விளங்குபவள் இவளே, அதோமுக மாயையின் உள்ளார்க்கும் உள்ளறிவாயிருந்து ஊக்கு பவள் இவளே, சுவை ஒளி உறு ஓசை காற்றம் என்ற பஞ்ச தன்மாத்திரைகளேக் கண்டவள் இவளே, எல்லா உயிர்களுக்கும் உயிராக இருந்து அருள்செய்பவளும் இவவேயாம் என்றவாறு.

சதாசிவகாயகி - பணேன்பணி. அதோமுகத்துள் அறிவானவை என்பதற்குக் கீழ்கோக்கிய முகமுள்ள விலங்கு முதலானவற்றிற்கும் உயிருக்குள் உயிராக விளங்குபவள் எனலுமாம். அதோமுகமாயை என்றது அசுத்தமாமையை. அசுத்தமாயாப் பிரபஞ்சவாசி கட்கும் அறிவாக விளங்குவள் என்பதாம். (467)

த,ன்னுளு மாகத் தரணி புழுதுங்கொண் டென்னுளு மாக இடப்பெற நின்றவள் மண்ணுளும் நீரனல் காலுளும் வானுளுங் கண்ணுளும் மெய்யுளுங் காணலு மாமே. இம் - எனின், இதுவுமது,

இ-ள்: சத்தியாகி ப தனக்குள்ளும் உலகம் அணேத்தையும் ஒடுக்கி நிற்பவள் ஆகி, அடியேறுக் குள்ளும் உணர்வாய் இடமாகக்கொண்டு விளங்குபவள். பஞ்சபூதங்களிலும் என் கண்றுள்ளும் என் உடலிலும் அலணேக்காணலாம் என்றவாறு.

பஞ்சபூதங்கள் முதலியவற்றில் காணலாம் என்ற த அங்கங்கே கலந்து நிற்பாள் என்பது. கண் அங் கலத தல் - கருமணியாய், மணியாடு பாவையாய்க் கலந்திருத தல்; அல்லது காணுங்கண்றுக்குக்காட்டும் உளமாகக் கலந்திருத்தல். (468)

காணலு மாருங் கலந்துயிர் செய்வன காணலு மாகுங் கருத்து விருந்திடிற் காணலு மாகுங் கலந்து வழிசெயக் காணலு மாகுங் கருத்துற நில்லே.

1352

இம் - எனின், இதுவுமது,

இ-ள்: சக்தி உயிர்களோடு கலந்து நின்று உயிர் கட்குச்செய்யும் உபகாரங்களேக் காணலாம். எங்ஙனம் எனின், அவ்வுபகாரங்களே நாம் காணவேண்டும் என்ற திருவுள்ளக்குறிப்போடு அவள் நமது கருத்துள் இருந் திழன். அங்ஙனம் உயிர்க்கு உயிராகக் கலந்து தன் வழியே உயிர்கள் தொழிலாற்றச் செய்வதைக் காணலு மாகும். ஆகையால் அவளிடம் என்றும் பிரியாத வண்ணம் கருத்துப்பொருந்த நிற்பாயாக என்றவாறு. ுருத்துவழி செய்தலாவது தன்தொழிலே உயிர்களின் தொழிவாகச் செய்தல். பசுபோதம் கெடுத்துத் திருவருட் போதத்தில் இருத்துதலின் உயிர்கள் தொழில் அம்மையின் தொழிலாயிற்று என்பது. (469)

நின்றிடும் ஏழு புவனமும் ஒன்ளுகக் கண்டிடும் உள்ளங் கலந்தெங்குந் தாஞகக் கொண்டிடும் வையங் குணம்பல தன்ணயும் விண்டிடும் வல்விண மெய்ப்பொரு ளாகுமே. 1353

இந் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : ஏழுலகமும் ஒன்ருகக் கலந்து விளங்கும்: உயிரோடு கலந்து உலகங்கள் எங்கும் சத்தியாகிய தானே யாகக் காணும். உலக குணங்கள் அனேத்தையும் ஏற்று நிற்கும். ஆன்ராக்கள் எய்திய வலிய வினேகளே விலக்கும் உண்ரைப் பொருளாக விளங்கும் என்ற வாறு.

ஏழு புவனங்களிலும் உள்ள உயிர்களணத்தினும், சடப்பொருள்கள் அணத்தினுங்கலந்து எல்லாம் தன்பயம் எனக் காட்டி நிற்றலான் ஏழுபுவனமும் ஒன்ளுகக் கலந்து நிற்கும் என்றது. உள்ளம் - உயிர். உலகத்துப் பலவகை யான குணங்களும் உலக காரணியாகிய தன்னுடையன ஆதலால், காரணத்தின் தன்மையே காரியமாகிய பிரபஞ் சத்தும் காணப்படுதலால் உலக குணங்களேக்கொண்டிடும் என்றது. விணகள் மலபோலத் திரண்டு உறுதியாகத் தம் பயண ஊட்டியன்றிக் கழியோம் என்று இருப்பினும் அம்மையின் அருள் எந்த ஆன்மாவின்மேல் விழுந்ததோ அவ்வான்மாவுக்குள்ள விணகள் தாமே பிளந்துபோம். விலகும் என்பதே வல்விண விண்டிடும் என்றது. மெய்ப் பொருள் - சிவபரம்பொருள். (470)

மெய்ப்பொரு னௌமுதல் ஹௌவது ஈருக் கைப்பொரு ளாகக் கலந்தெழு சக்கரம் தற்பொரு ளாகக் சமைந்தமு தேஸ்வரி நற்பொரு ளாக நடுவிருந் தாளே.

1354

இது முதல் ஐந்து மந்திரங்கள் ஒளம் முதல் ஹௌம் ாளுன பீசங்கள் அமைத்த சக்கர தேவதையாகிய அ**முதேஸ்வ**ியின் இயல்பு உணர்த்நுதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மெய்ப்பொருளாகிய ஒள முதல் ஹோ ஈ**ருன** எழுத்துக்களமைந்த சக்கரத்தின் பொருளாக*க்* சமைந்து, அமுதேஸ்வரி நற்போருளாக அர்சக்கர நடுவில் இருந்தாள் என்றவாறு.

ந**ற்பொருள் -** அச்சக்கரமாகிய பிரமாணத்தால் அ**றியப்**படும் பிரமேயப்பொருள். (471)

தாளதி னுள்ளே சமைந்தமு தேஸ்வி காலது கொண்டு கலந்துற வீசிடில் நாளது நாளும் புதுமைகள் கண்டபின் கேளது காயமுங் கேடில்லே கானுமே

1355

இம் - எனின், இதுவுமது

இ-ள்: சக்கரத்துள் அமைந்த அமுதேஸ்வரியை, பிராணவாயுவைக் கொண்டு மேலேறிக் கலந்து மதிமண்ட லத்துப் பொருந்தச் செய்யின், நாடோறும் புதுமைகளேக் கண்டு, அதன்பின் உன் உடலுக்கும் அழிவில்லேயாம்; நன்கு கேட்பாயாக என்றவாறு. பிரசுணையுவைச் சுழமுனை காடியின் வழியாக சாலேற்றி, சகல்சாரத்து வாழும் அமுதேஸ்வரியுடன் சால்கர் செய்பின் காயம் அழியாது; நாடோறும் புதுவர சாகசுசும் என்பது கருத்து. (472)

பேடில்லே காணுங் கிவரொளி கண்டபின் நாடில்லே காணும் நாண்முத லற்றபின் மாடில்லே காணும் வரும்வழி கண்டபின் காடில்லே காணும் கருத்துற் றிடத்துக்கே 1356 இம் - எனின், இதுவுமது.

இ-ள்: நம் கருத்து அம்மையினருளில் உற்ற நடத்து, கேடே இல்லோரம்; காணப்பெறுகின்ற பேரோவியைக் கண்டபின் தேசமுதலிய இடவேறுபாடு இல்லோரம். நாள்வேறுபாடும் அற்றபின் கீழ் மேல் உயர்வு தாழ்வு என்ற தருதி வேறுபாடு இல்லயாம். அம்மையின் அருள் வரும் வழியைக் கண்டபின் பிரபஞ்ச எகிற துக்கக்காடு இல்லயாம். இதனே நன்கு கண்டு உய்யுங்கள் என்றவாறு.

அமுதேஸ்வர் அம்மையின் அருளுற்றவிடத்துக் கால தேச ஹேபாடுகளும், கீழ்மேல் வேறுபாடுகளும் உலகத் நுன்பக்காடும் இல்லே என்பது கருத்து. (473)

உற்றிட மெல்லாம் உலப்பில்பா ழாக்கிக் கற்றிட மெல்லாங் கடுவெளி யானது மற்றிட மில்லே வழியில்லே தானில்லே சற்றிட மில்லே சலிப்பற நின்றிடே.

1357

இம் - எனின், உபாசகன் எய்தும் உயர்**ரி**ஃயிது என்ல் நுதலி**ற்று**. இ - ள்: தான் வக்துற்ற இடமாகிய மாயாகாகி. உலகம் தோன்ருதவாறு பாழாக்கி, அப்பிரபஞ்சத்தில் கண்டறிக்தவை யாவும் வெட்டவெளியாயிற்று. தாவே எங்கும் பூரணஞக இருத்தலின் வேறு இடமில்லேயாட்களன் செல்லுதற்கும் மீட்டுவருதற்குமுரிய வழியில் லயாட்களன் என்பதொரு பொருளே இல்லையாம். சலித்தற்குரிய இடம் சிறிதும் இல்லே. ஆதலால் அசையாது அவ்வநுடிவத்திலே நில்பெறு வாயாக என்றவாறு.

அம்மையினது அருள் வியாபகத்துள் அடங்கில் பேருக்கு மாயாகாரியமான பிரபஞ்சம் தோன்குமையின் உற்றிடமெல்லாம் பாழாச்கி' ஏன்றரு வியது. உற்றஇடம் தான் விணக்கிடாகத் தோற்று தற்கு இடமாகிய பிரபஞ்சம். உலப்பில் பாழ்ஆக்கி - என்றும் அழியாத சூலியமாக்கி; என்றது பரமே பார்த்திருப்பார்க்குப் பதுபதார்த்தங்கள் தோன்றுமையின் என்க.

கற்ற இடம் எல்லாம் கடுவெளியானது - மாயாகாரிய மான பிரபஞ்சத்தில் கற்றறிந்தன யாவும் வெட்டவெளி யாயிற்று. இல்ஃயாயிற்று என்றதாம். பிரபஞ்ச ஞானம், பாச ஞானம், பதிஞானம் கைவரப்பேற்று அதில் அநுபத முதிர்ந்தார்க்குப் பாசஞானம் தோன்ருதாதலின் கடுவெளி யானது என்றது.

மற்று இடம் இல்லே - அநுபவியாகிய ஆன்மா எங்கும ஒழிவறரிறைந்திருத்தலின் இவனில்லாத இடம்இல் ஃயாம்.

இவனுக்குச் சலித்தற்கு இடமின்மையால் சலிப்பற (474) கில் என்றருளியது. நின்றிடும் ஏழ்கடல் ஏழ்புவி எல்லாம் நின்றிடும் உள்ளம் நிணத்தவை தூனுக்கும் நின்றிடுஞ் சத்தி நில்பெறக் கண்டிட நின்றிடும் மேல் விளக்கொளி தானே 1358

இம் - எனின், சத்தியின் அருளநுபலமே அணேத் ூற்கும் ஆநாரமாதலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நிலேபெற்ற ஏழகடல், எழுபுவி அணத்தும் இவின் ஆதாரமாகக் கொண்டு நிலேபெறும். மனத்தால் மிணக்கப்பெற்ற யாவும் இவன்முன்னே வந்து நிற்கும். அவை, தம்முள் மாறுபாடின்றி ஒத்து விளங்கும் நன்மை வயபே செய்கிற பராசத்தி கண்டவிட மெல்லாம் நிலே பெற நிற்கும். மேலேநிலமாகிய பிரமரந்திரத்தும். துவாத சாந்தத்தும் இரத்தினதீபம் போலக் காட்சி வழங்கும் என்றவாறு.

அழதேஸ்வரியின் அருளிற்ளுய்ந்தவன் தன்னில் அனேத்தையும் கண்டு. தான் அஃனத்திலு பாய், தேவியை மேலேஙிலத்து விளக்கொளி போற்கண்டு விளங்குவான் என்பது கருத்து. (475)

னிளக்கொளி ஸௌமுத லௌவது ஈரு விளக்கொளி சக்கரம் மெய்ப்பொரு ளாகும் விளக்கொளி யாகிய மின்கொடி யாளே விளக்கொளி யாக விளங்கிடு நீயே.

1359

இம் - எனின், ஸௌமுதல் ஒளவீருன சக்கரத் தெய்வத்தின் இயல்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று. இ - ள்: வீளக்குகின்ற ஒளியாகவிளங்கும் வெளமுதல் ஒளவீருன் பீசங்கடோ உடைய வீளக்கொளிக்கோளிக்கோம் உண்மைப் பொருளாம். அதில் விளக்கோளியாகிய மின்கொடி போன்றவடன் விளக்கொளிபோலக்கண்டு நீ விளங்குவாயாக என்றவாறு.

விளக்கு ஒளியாகி என்பதற்கு விளக்குகின்ற ஞானத் தையுடையவனுகி எனலுமாம். (476)

விளங்கிடு மேல்வரு மெய்ப்ொருள் சொல்லின் ளிளங்கிடு மெல்லிய லானது வாகும் விளங்கிடு மெய்ந்நின்ற ஞானப் பொருளே ளிளங்கிடு வார்கள் வீளங்கினர் தானே. 1360

இம் - எனின், இதுவுமது.

த - எ்: இதனுல் விளங்கும் மேல் வருகின்ற உண்மையை உணர்த்தப்புகின் அணத்துலகிலும் விளங் கும் தேவியானதேயாம். இங்ஙனம் விளங்கு கின்ற உண்மை ஞானப்பொருள் உணர்க்தவர்களே விளக்கம் பெற்றவராவர் என்றவாறு,

இதனுல் விஃாயும் பயன் தேவியே யாதலாம்: இவ வுண்மையிணே உணர்க்கவர்களே விளக்கம் பெறுவர் என்பது கருத்து. (477)

தானே வெளியென எங்கும் நிறைந்தவள் தானே பரம வெளியது வானவள் தானே சகலமு மாகி அழித்தவள் தானே யீனத்துள அண்ட சகலமே. இம் - எனின், தேவியின் எல்ஃலயற்ற அருளாற்ற*ு* அறிவித்தல் நுதலி<mark>ற்று.</mark>

இ - ள்: தானே ஆகாயம்போல எல்லாவ**ற்றை**யு மடக்கி உருவின்றி வியாபகமாய் நின்றவள்; தானே பரர காயமாய் நின்றவள்; தானே எல்லாப் பொருளுமாகி அவையணேத்தையும் தன்னுள் ஒடுக்கிக் கொண்டவள்; எல்லா அண்டங்களும் தானே ஆனவள் என்றவா**று**.

அம்மை ஐக்தொழிலே ஆற்றி, அணத்தண்டமாயும் அவற்றுள் உயிராபும் நிற்பள் என்பதாம். (478)

அண்டத்தி னுள்ளே அளப்பரி தானவள் பிண்டத்தி னுள்ளே பெருவெளி கண்டவள் குண்டத்தி னுள்ளே குணம்பல காணினுங் கண்டத்தில் நின்ற கலப்பறி யார்களே 1362

இம் - எனின், அண்டபிண்டங்களில் வியாபித்திரு ந கும் அம்மை, மூலாதாரத்தினின்றும் கண்டத் தானத்து<sup>ப்</sup> பொருந்தி வைகரியாக விளங்குவதை உணர்த்துத<sup>ல்</sup> நுதலிற்று.

இ - ள்: அண்டங்கள ஊத்திலும் அளத்தற்கரிய ரிளேயிலிருப்பவள்; பிண்டமாகிய வுடலில் ஞானமாகிய பெருவெளியைத் தனக்குத் தானமாகக் கண்டவள்; ஓமதண்டமாகிய நாபித்தானத்தில் மயிலண்ட சலம் போலப் பல தணங்களோடு காணப்படினும், கண்டத் தானத்தில் வைகரி வாக்காக நிலேபெற்ற கலப்பினே அறி யார்கள் என்றவாறு. அண்டத்தினுள்ளே அளப்பரிதானவள் என்பதால் அண்டத்துள் எல்லாப் பொருளிலும் உள்ளும் புறம்புமாக ஒன்றியும் வேருயும் உடயைம் அம்மை கலந்திருக் கின்ற நிலே யாரானும் அளவிட்டுச் சொல்லொணுந்து என்பதுணர்த்தியவாறு.

பிண்டம் - உடல், அது சிறிநாயினும் அதனுள் அணத்தண்டங்களேயும் அளக்க முயலுவதும், அண்டங் கடந்த பொருளாகிய அம்மையின் அருளே அடைய முயல்வதும் ஆகிய ஞான வடிவாகிய பேராகாயர் விளங்குகின்றது. ஆதலால் பிண்டத்தினுள்ளே பெருவெளி கண்டவள் என்றது.

குண்டம் - ஓமகுண்டம்; நாபித்தானம். அநுவே அக்கினி மண்டலமாம். அதில் பைசந்தி வாக்காக நாதம் விளங்கி, உதானன் என்ற காற்ருல் உந்தப் பட்டு கண்டத்தானத்தில் வைகரிவாக்காகிப் பொருள் உணர்த்தும் என்க.

இதன் விரிவையும் இயல்பையும் ''வைகரி செவியில் கேட்பதாய்'' என்பது முதலிய சித்தித் திருவிருத்தங்க ளான் உணர்க.

இவ்வண்ணம் நாலுவகை வாக்காகவும் கலந்து நிற்பவள் சுத்தமாயா ரூபமான சத்தி என்றவாறு. (479)

கலப்பறி யார்கடல் சூழுல கெல்லாம் உலப்பறி யாருட லோடுயிர் தன்னேச் சிலப்பறி யார்சில தேவரை நாடித் தூலப்பறி யாகச் சமைந்தவர் நானே.

1363

இம் - எனின், அம்மையின் அருள்வழிப்பட் டோர் அடையும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சிறந்த பொன்னுக் சமைந்த மெய்யன் பர்கள், கடலாற் சூழப்பெற்ற உலகணத்தினும் மீட்டுங் கலத்தலே அறியார்; உடலோடு கூடிய உயிருக்குள்ள அழிவை அறியார்கள்; சில தேவர்களேத் தேடிக் கொண்டு சிலம்பித் திரிதலே அறியார்கள் என்றவாறு.

இதன் கருத்து அம்மையின் அருகோப்பெற்றுப் பொன்மேனியாகச் சமைந்த மெய்யன்பர்க்கு இனிப் பிறப்பில்லே; எடுத்த இவ்வுடரோடு இறப்பின்றி நீடு வாழ்வர்; அருளம்மையைத் தவிர வேறு தேவர்களேத் தேடிக்கொண்டு ஒலித்தலேயார்கள் என்பதாம். பறி -பொன். சிலம்பு - சிலம்பு; முதனிலேத் தொழிற்பெயர். ஒலித்தல்.

இம் மந்திரத்திற்கு இவ் பாறன்றி, பூமிக்குத் தஃப் பாரமாகச் சமைந்த வீணர்கள் கட்டிகுழ் உலகெல்லாம் அம்மை கலந்திருத்தஃ அறியார்கள்; உடலோடு கூடிய உயிர் நிஃயாதென்பதையும் அறியார்கள்; சில தேவர் கள் தம் தஃவஃனத்தேடி அரற்றியஃதேஃயும் அறியார் கள என அம்டையின் அருளிற்ரேயாதார் நிஃல கூறிற்று எனலுமாம்-

இங்ஙனன்றி, பொறி யென்பதன் சிதை சொல்லாகப் பறி யென்பதஊக்கொண்டு, தஃயெழுத்தாகச்சமைந்த வர்கள் உலகெல்லாம் தோன்றுதஃ அறியார்; அழிதஃ அறியார்; தஃமையில்லாத தேவர்கஊத் தஃவரென்று அரற்றுதலால் அம்மையை அறியார்கள் என்று உரை கூறுவாரும் உளர். இவற்றுள் வலிக்து கூட்டாது தெளிக்தனவே சிறக்தன எனக்கொள்ளுக. (480)

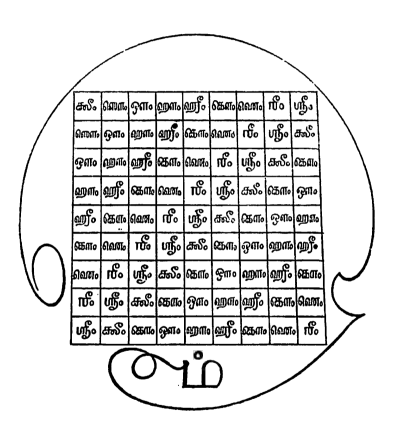
தானே எழுந்தஅச் சக்கரஞ் சொல்லிடின் மானே மதிவரை பத்திட்டு வைத்தபின் தேனே யிரேகை திகைப்பற ஒன்பதில் தானே கலந்தவரை யெண்பத் தொன்றுமே 1364

இம் – எனின், நாவக்கி சக்கரம் அமைக்குமுறை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மானே! சுயம்புவாகத்தோன்றிய அச் சக்கரத்தைப் பற்றிச் சொல்லின், மதிக்கப்படு கோடுகள் பத்தை அமைத்தபின், தேன்போன்ற வளே! குறுக்கு ரேகைகளாக அமைத்து மயக்கற்ற ஒன்பது அறைகளால் கலக்து தானேவிளங்குழ் அறை எண்பத்தொன்ருகும் என்றவாறு.

மானே தேனே உவமலாகு பெயர்களாக மகளிரை உணர்த்தின. சித்தர்கள் பெண்களே பராசத்தி அம்ச மாக முன்னிலேப் படுத்திக் கூறுதல் மரபென்க. இன்னணமன்றி மன் - மான் எனக்கொண்டு, மன் -அரசன். வேர்தன் - இர்திரன் என வழிவழிப் பொருள் கண்டு, அதற்கு ஆதாரமாக 'இருந்தவக் காரணங்கேள் இந்திரனே 'என்ற திருமந்திரத்தை மேற்கோளாகக் காட்டுவாரும் உளர். (481)

ஒன்றிய சக்கரம் ஓதிடும் வேளேயில் வென்றிகொள் மேனி மதிவட்டம் பொன்மையாம் கன்றிய ரேகை கலந்திடுஞ் செம்மையில் என்றிய லம்மை எழுத்தவை பச்சையே. 1365



1364-வது திருமந்திர விளக்கம்

W. Bren



இம் - எனின் , சக்கரத் திருமேனியின் **கிறழ்** உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் - பொருந்திய சக்கரத்தைப்பற்றிச் சொல் லும்போது, வென்றிகொண்ட மேனியாகிய மதிவட்டம் பொன்மை நிறம் ஆம். அழுந்த இடப்பட்ட ரேகை செம்மையாகக் கலக்கும். சூரிய ஒளியைப்போல என்றும் சக்கரத்திடமாக இயலுகின்ற சத்தியட்சரங்கள் ஒன்பதும் பச்சையாழ் என்றவாறு.

சக்கரத்தைச் சுற்றியுள்ள மதிவட்டத்தைப் பொன் னிறமாகவும், ரேகைகளேச் செங்கிறமாகவும் அட்சரங்களேப் பச்சையாகவும் அமைக்க என்பதாம். (482)

ஏய்ந்த மரவுரி தன்னில் எழுதிய வாய்ந்தஇப் பெண்ணெண்பத் தொன்றில் நிரைத்த பின் காய்ந்தவி நெய்யுட் கலந்துடன் ஓமமும் ஆய்ந்தலத் தாமுயி ராகுதி பண்ணுமே 1366

இம் - எனின், சக்கரம் அமைத்தற்குரியது மரவுரி எனல் நுதலிற்று.

இ - ள் : பொருந்திய மரவுரியில் எழுதிய இப் பெண்ணுகிய சத்தி பீசங்களே எண்பத்தோரறையில் அமைத்தபிறகு, அவிசை நெய்புடன் கலந்து ஆராய்ந் தெடுக்கப்பட்ட இடத்தினின்று ஓமம் செய்து, பின் பீராணுகுதியும் செய்க என்றவாறு.

பெண்: ஆகுபெயராகச் சத்திபீசத்தை உணர்த் திற்று. அவி - உப்பின்றி அட்ட யாகச் சோறு. உயிர் ஆகுதி - பிராணகுதி.

ஆய்ந்த தலத்து என்பது ஆய்ந்தலத்து எனவிகாரப் பட்டது. மாவுரியில் சக்காத்தை அமைத்து ஓமம் ஆகுதி முதலியன செய்க என்பது கருத்து. (483)

பண்ணிய பொன்ணேப் பரப்பற நீபிடி எண்ணிய நாட்களில் இன்பமும் எய்திடும் நண்ணிய நாமமும் நானமுகன் ஒத்தபின் துண்ணென நேயநற் சேர்க்கலு மாமே,

1367

இம் - எனின், பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : இயந்திரத்தில் அமைக்கப்பட்ட ஸ்ரீம் பீஐத் **திற்**கு உரிய தேவியைப் பரபரப்பின்றி நீ பற்று; தியா னக்கத் தொடங்கிய நாளிடேயே இன்பமெய்தும். உனது பெயரும் கான்முகளுகிய பிரமணே ஒத்தபின், விரைவாக கேடப் பொருளாகிய சிவத்தோடு நன்ளுகச் சேர்த்தலும் ஆம் என்றவாறு.

போன் - லக்ஷ்மி; என்றது லக்ஷமிபீஜமாகிய ஸ்ரீம் என்ற பீஜத்தின் தெய்வாகிய சக்தியை என்னும் பொருளில் எந்தது. அன்றி, பொன்போலும் பராசத்தி என உவமவாகுபெராகக் கோடலுமாம். பண்ணிய -அமைத்த. இயர்திரத்தில் என இடம் வருவித்துரைக்க. பரப்பற் - விரைவற; நிதானமாக. பிடி - பற்று.

எண்ணிய நாட்களில் - தியானித்த நாட்களில் அல்லது எண்ணிய நாளிலேயே என விரைவுபற்றிச் சொன்ன துமாம்.

நண்ணிய - அடைந்த. நான்முகன் ஒத்தபின் -பிரமன் பெயராகிய வேதா என்று ஒத்தபின், என்றது.

உபாசகனுகிய நீ அறிபவனுக ஆனபின்னர். வேதா ஞாதா என்ப எ ஒருபொருட்கிளவிகள்.

துண்ணென - விரைய. கேயம் - அறிபப்படுபொரு ளாகிய சிவம். ஞாதாவாகிய ஆன்மா ஞேபமாகிய சிவத்தைப் பொருக்தலுமாம் என்பது. (384)

ஆகன்ற சந்தனங் குங்குமங் கத்தாரி போகன்ற சாந்து சவாது புழுகு நெய் ஆகின்ற கற்பூர மாகோ சவநிகஞ் சேர்கின்ற ஒன்பதுஞ் சேரநி வைத்திடே.

1358

இம் - எனின், நவ கந்தம் சாத்தும் முறை உணர்த் துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : சந்தனம், குங்குமப்பூ, கத்தூரி, மணம் பரவுகின்ற செஞ்சந்தனம், சவ்வாது, புனுகு நெய், ஆகின்ற பச்சைக்கர்ப்பூரம், ஆவிலிருந்து பெறுவதாகிய கோரோசண. பனிநீர் ஆகச் சேர்கின்ற ஒன்பதையும் ஒன்றுசேர்த்து நீ சக்கரத்திற்குச் சாத்துக என்றவாறு.

சந்தனம் - சந்தனக்கட்டை அரைத்த சந்தனம். போகின்ற சாந்து - மணம்போகின்ற செஞ்சந்தனக் கட்டை அரைத்த சாந்து. ஏலம், இலவங்கம். பச்சில முதலிய கூட்டி அரைத்த சாந்தென்பாரும் உளர். அது கருவன்மையின் செஞ்சந்தனமே கொள்க. குங்குமம் -குங்தமப்பூ, புமுகுநெய் - புனுகு கலந்த நெய். புனுகுச் சட்டம் காய்ச்சித் தட்டப்பட்ட புனுகு நெய்யுமாம். கர்ப்பூரம் - பச்சைக்கர்ப்பூரம். கோரோசண ஈஞக் கன்ருகிய வலிய பசுவினிடமிருந்து பெறப்படுதலின் ஆகோசனம் எனப்பட்டது. (485) வைத்திடும் பொன்னுடன் மாதவ நோக்கிடிற் கைச்சிறு கொங்கை கலந்தெழு கன்னியைத் தச்சிது வாகச் சமைந்தஇம் மந்திரம் அர்ச்சணே யாயிரம் ஆயிரஞ் சிந்தியே. 1369

இம் - எனின், அருச்சித்து வநிபடும் முறைவை அ**றி**வித்தல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வைக்கப்படுகிற சுவர்ணபுஷ்பத்துடன் செய்யப்பெறுகின்ற பெரிய தவத்தை சோக்கினுல் மிகச் சிறிய கொங்கைகளோடு கூடிய தியானிப்பவர்க ஞ்டைய மனதில் கலந்து எழுகின்ற கன்னியாகிய தேவியை வசியமுறை இதுவாகச்சமைந்த இம்மந்திரத் தைக்கொண்டு ஆயிரம் அர்ச்சண ஆயிரமுறைசெய்து. சிந்திக்க என்றவாறு.

போன் – சுவர்ணபுஷ்பம்; பொற்பூ. அருச்சஃங மந்திரத்தியானம் முதலியன. பெரியதவமாதலின் பொன் னுடன் ( செய்பும் ) யாதவம் கோக்கிஷன் என்றது.

கை - சிறுமை. கைச்சிறு கொங்கை - மிகர்சிறிய கொங்கை; இது ஒரு பொருட் பன்மொழி. கை - அழ*க* என்பாரம் உளர்.

தச்சு - வசியம். தச்சு இதுவாக - வசியமுறை இது வாக. சமைந்த - அமைந்த. சகஸ்ரநாமார்ச்சணேயும் ஆயிரம் உருவும் சிந்திக்க என்றது. ஆயிரம் ஆயிரம் நூறுலட்சம் உருச்செபமும் அருச்சண்யும் செய்க எனலுமாம். (486) சிந்தையி னுள்ளே திகழ்தரு சோதியாய் எந்தை கரங்கள் இருமூன்றூம் உள்ளது பந்தமா ரூலம் படைபாசம் ளில்லம்பு முந்த கிலிமெழ முன்னிருந் தாளே

1370

இம் - எனின், அம்மை வெளிப்பட்டு அருளும் - கை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : மனத்தில் விளங்குகின்ற ஒளிவடிவாகிய எம் தாயும் தக்தையுமாகிய கவாக்கரி தேவிச்குக் கரங்கள் ஆறு உள்ளன. அதில் மமு, கூலம், தோட்டி, பாசம், வில், அம்பு என்ற ஆயுதங்களுடன் முதலில் 'க்லீம்' என்னும் பீஜாக்கரம்எழ, உபாசகன் முன்பு எழுக்தருளி ஞள் என்றவாறு.

ஒளிவடிவாக எங்தையாகிய சத்தி ஆறுகரங்களிலும் ஆறு ஆயுதங்களுடன் க்லிர் முதலான நவாச்கரியைச் செபிக்கத் தோன்றியருளுவள் என்பது கருத்து-

வடமொழியிலே ( துவக்த சமாசம் ) உம்மை த் தொகையில் மாதாச - பிதாச - பிதரௌ என வருதல் போல எம் தாய் தக்தை என்பன தொக்கு எக்தையேன ஆயிற்று. ஆன்மாக்கட்குத் தாயாய் முலேயைத் தருவா ளும், தக்தையாய் அறிவூட்டுவாளும் அம்மையே ஆவள என்பதாம்.

இருமூன்று என்ற தொகை ஒருமையாதல் கோக்**கி.** உள்ளது என ஒருமைளாய்பாட்டான் முடிக்தது.

பந்தம் - தீப்பந்தம்; என்றது தீ யகலாகிய மழுவை. யா தூலம் - பெரிய தூலம், படை - தோட்டி; சக்கரப் படையுமாம். முந்த கிலீம் எழ - முதலில் க்லீம் பீசம் எழ, க்லிம் ஸ்ரீம் ரீம் ஐம் கௌம் ஹும் ஹௌம் ஒளம் கௌம் என்று செபிக்க என்பதாம். (487)

இருந்தனர் சத்திகள் அறுபத்து நால்வர் இருந்தனர் கல்னிகள் எண்வகை எண்மர் இருந்தனர் சூழ எதிர்சக் கரத்தே இருந்த கரமிரு வில்லம்பு கொண்டே. 1371

இம் - என்ன், பரிவார சத்திகள் சூழ நடுவில் தேவி வீற்றிருக்குமுறை உணர்த்துதல நுதலிற்று.

இ - ள், யோகினி சத்திகள் அறுபத்து நால்வர் இருந் தனர். எண்ணும் வகையாக, வசினியாதி எட்டு சத்தி களும் இருந்தனர். இருகரங்களிலும் வில்லும் அம்பும் கொண்டு சக்கரத்து எதிரில் சக்கரத்தைச் சூழ இருந்தனர் என்றவாறு.

நவாக்கரி சக்கரத்தைச் சூழ மோகினி சத்திகள் அறுபத்துநால்வரும், அட்ட கன்னிகளும் இருந்தனர் என்பது கருத்து.

கொண்ட கனகங் குழை முடி யாடையாய்க் கண்டஇம் முத்தங் கலல்திரு மேனியாய்ப் பண்டமர் சோதிப் படரித ழானவள் உண்டங் கொருத்தி உணரவல் லாருக்கே, 1372

இம் - எனின்; சக்கரத்துள் சத்தியினது உருவ விளக்கம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : அணிந்துகொண்ட பொன்னுபரணங்கள். காதணி, கிரீடழ், ஆடை, விளங்குகின்ற பருத்த முத்து நெருப்பொத்த மேனி இவற்றுடனுய், அநாதியே பொருந்திய ஒளிபடர்ந்த இதழை உடயவளுமான பராசத்தியாகிய ஒருத்தி அங்கே உண்டு உணரவல் லார்க்கு என்றவாறு, (489)

உணர்ந்திருந் துள்ளே ஒருத்தியை நோக்கிற் கலந்திருந் தெங்குங் கருணே பொழியும் மணந்தெழும் ஓசை யொளியது காணுந் தணந்தெழு சக்கரத் தான்தரு வாளே. 1373

இம் எனின், பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள்: இவ்வண்ணம் அறிந்திருந்து மனத் துள்ளே ஒப்பற்றவளாகிய பராசத்தியைத் தரிசித்தால், அவள் எங்கும் எவற்றினும் கலந்தருளிக் கருணே பொழிவள் எங்கும் கலந்தெழுகின்ற ஓசையும் ஒலியு மாகிய இவை தோன்றும். சத்தியாகிய தான். சக்க ரத்தை விட்டுப் பிரிந்து, எழுந்து அருள் வழங்குவள் என்றவாறு.

ஓசை - சங்கோசை, கடலோசை போன்றன. ஒலி - பிரணவஒலி, பீசாக்கர ஒலி போல்வன, '' ஓசை யொலியெலாம் ஆனுய் ரீயே '' எனத் திருமறையில் கூறப்பெறுதலும் காண்க. தான் சக்கரந்தணந்து எழுதருவாள எனக்கூட்டுக. (490)

தருவழி யாகிய தத்துவ ஞானங் குருவழி யாகுங் குணங்களுள் நின்று கருவழி யாகுங் கணக்கை யறுத்துப் பெருவழி யார்க்கும் பேரொளி தானே. · ூ**இம் - எனின்,** இதுவுமது.

இ-ள்: பேரொளிப்பிழம்பாகிய பராசத்தி முத்தி யைத்தரும் வழியாகிய தத்துவஞானத்தைக் குருமுக மாகக் கிடைக்கச்செய்யும். இறைவனுடைய எண் குணங்களும் உயிரினிடத்து மேழ்பட நின்று, மீட்டும் கருவின் வழிப்பட்டுப் பிறக்கும் காரியத்தை அகற்றி, பெரியவழியாகிய வீட்டுநெறியை விசோவிக்கும் எ-று.

தருவழி என்றமைக்கு ஏற்பச் செயப்படு பொருள் வருவித்து முடிக்க. இறைவன் தம்முதல் குருவுமாய்த் தவத்தினின் உணர்த்துதலே முறையாக லின் தத்துவ ஞானம் குருவழியாகும் என்றது. தத்துவ ஞானம் - தத்துவதரிசனமாதியாய தசகாரியங்களுமாம்.

குணங்கள் - இறைவனுக்குரிய தன்வயத்தனு தல் முதலிய எட்டுக்குணங்கள். அவற்றுள் நின்று - ஆன் மாக்களும் அக்குணங்களில் தஃப்பட்டுநின்று. கடு வழியாகும் கணக்கு - கருவாய்ப்பட்டுப் பிறக்கும் காரியம். பெருவழி - பெரிய வீட்டு நெறி. பேரொளி ஆக்குழ் என்க. (491)

பேரொளி யாய பெரிய பெருஞ்சுடர் இரொளி யாகித் திகழ்தரு நாயகி காரொளி யாகிய கன்னிகை பொன்னிறம் பாரொளி யாகிப் பரந்துநின் ருளே.

1375

இம் - எனின், இதுவுமது.

ஓ - ள் : பேரொளிப்பிழம்பாகிய பெருஞ்சுடராய், சீர்த்த ஒளியாகித் திகழ்கின்ற தணேவி, கருமையான மேகத்தின் ஒளிபோன்ற ஒளியிணயுடைய கன்னியாகி, பொன் கிறத்தோடு பொன் ிளுளியாக எங்கும் விரிந்து சின்ருள் என்றவாறு.

பராசத்தியாகப் பரசினத்தோடு நின்ற நிலேயில் பேரோவியாகிய பெருஞ்சுடராயும், ஆதி சத்தியாய் நின்ற நிலேயில், ஆன்மாக்களுடைய பரியாக நிலேக்கு நிபச் சீரான ஒளியாகவும், பால்மொழிக் கன்னியாகிய உமையான நிலேயில் காரோளிக் கன்னியாகவும், பிரபஞ்ச ாக விரிக்துநின்றபோது பூமியின் நிறமாகிய போன்னிற யாகவும் விரிக்தனள் என சிருட்டிக் கிரமத்து வியாபித் திருக்கும் நிலே அறிவித்தவாறு. (492)

பரந்த கரம்இரு பங்கயம் ஏந்திக் குவிந்த கரமிரு கொய்தளிர்ப் பாணி பரிந்தருள் கொங்கைகள் முத்தார் பவளம் இருந்தநல் லாடை மணிபொடுந் தன்றே 1376

இம் - எனின், இதுவுமது,

இ- ள்: இருமருங்கும் பரந்த கரத்தில். இரண்டு தாமரையைத் தாங்கி, அபயமாகவும் வரதமாகவும் தவிந்த கரங்கள் கொய்யத்தக்க இளர் தளிர்போன்ற கைகளாகவும், விரும்பி அளிக்கப்பெறுகிற கொங்கைளில் முத்து, நிறைந்த பவளம், உயர்ந்த நல்ல பட்டாடை, இரத்தினங்கள் இவறருல் பொதியப்பெற்று விளங்குவள் அன்றே என்றவாறு.

பரக்த கரம் - இருமருங்கும் மேனேக்கிப் பரக்த கரம். கு ரிக்த கரம் - அபய வரதங்கள் இரண்டு ம். கொய்தளிர் என்றது அதனிளமையும், மென்மையும் செந்நிற மும் தோன்ற நின்றது. பாணி - கை. பரிந்தருள் கொக்கை - பரிந்து பால சுரந்தூட்டும் கொங்கைகள் என அம்மையின் தாயன்பை விளக்கிற்று. (493)

மணிமுடி பாதஞ் சிலம்பணி மங்கை அணிபவ என்றி யிருளில்ஃல யாகுந் தணிபவர் நெஞ்சினுள் தன்னரு ளாகிப் பணிபவர்க் கன்றே பரகதி யாமே.

1377

**இம் -** எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : இரத்தினமிழைத்த முடிபையும், பாதங்களிலே சிலம்பையும் அணிந்த மங்கை; இத்தகைய செல் வணிகளே அணிப் வளே அன்றி இருளின் நிறம் வாய்ந்த பொருள்களே அணிப் வளல்லள். அடங்கிய பொறிபுலன் களே உடையவர்களது கெஞ்சில் தனது அருளே வடிவாக என்றும் எழுந்தருளி, வணங்குபவர்க்குப் பரகதியே ஆவள் என்றவாறு.

இருள் இல்லேயாகும் - செந்நிற அணிகளே அணிவ தால் இருளில்லேயாம் எனலுமாம். தணிபவர் - ஆறிய மனத்தன்பர். பணிபவர் - மூலமல முணப்பு அடங்கித் திருவடியே துணே என்று பணிபவர்கள். இவளே திருவடியோவள் என்றவாறு. (494)

பரந்திருந் துள்ளே அறுபது சத்தி கரந்தன கன்னிகள் அப்படி சூழ மலர்ந்திரு கையின் மலரவை ஏந்தச் சுறந்தவர் ஏத்துஞ் சிரீம்தன மாமே.

1378

இய் - எனின். அவ்வழ்டை சக-ஏத்தி எ நடுவில் விளங்கம் நிலேயை ஞப்பகப்படுத்துத்த நுதலிற்று.

இ – ள : சககரத்தைச் சூழப்பரக்து உன் முகமாக ரின்று அறுபது சத்திகளும், கன்னிமார் எண்மரும் அப்படிச் சூழசிற்க, மலர்கள் விரிக்த மலர்போலும் கையிற்றுங்கி, அனபிற் சுறக்தவர்கள் ஏத்தும் ஸ்ரீம் பீஜத்திறகுரிய செல்வமாக விளங்குவாள் என்றவாறு.

லட்சுமி பீசம் ஸ்ரீர ; இதணேச் செரிக்க உளவற்ற செலவம் உண்டாம் ; யோகிகளும், வசினியாதி கன்னி களுட் புடைகூழ் ஸ்ரீழ் பீஜ செய்வமாகத் தனத்தை வழங்துவள் என்பதற்கத்தவாற். (495)

தனமது வாகிய தையலே நோக்கி மனமது வோடி மரிக்கிலோ ராண்டிற் கனமவை யற்றுக் கருதிய நெஞ்சந் தினகர ஞரிட செய்திய தாமே.

1379

இம் - எனின். அற்மைவழிபாடு அரனடி சேர்ப் பிக்கும் எனல் நுதலிற்ற,

இ - ள் : இவ் புண்ணம் செல்வத்தையருளும் நிறைசெல்வ வடி வாகியசத்தியைத் தியானித்து. மனம் பற்றுக்களில் ஓடிக் கீளத்த அடங்கிலை ஓராண்டில் பற்றுகிய சுடைநீஙகித் தியானிக்கி ஏற மனம் சிவசூரிய னிடம் சென்று சேரும் செய்தியைப் பெறுவதாம் என்றவாறு.

ஸ்ரீம் பீஜவடிவாகிய அம்மையைத் தியானி கில் ஓராண்டில் ஆசையடங்கி மனம் ஒருங்கிச் சிவசூரியன் திருவடியை அடைதலாகிய சிவப்பேறு சித்திக்கும் எனபதாம். (496)

ஆகின்ற மூலத் தெழுந்த முழுமலர் போகின்ற பேரொளி யாய மலரதாய்ப் போகின்ற பூரண மாக நிறைந்தபின் சேர்கின்ற செந்தழல் மண்டல மானதே.

1380

இம் – எனின். மூலாதாரமுதல் வியோமம்வரையில் சத்தி வியாபித்துரிற்தமுறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - எ : ஆகின்ற மூலாதாரத்தெழுக்த முழுமல ராகிய நாலிதழ்க் தாமரையிலிருக்கு மேற்போகின்ற பேரோளிப்பீழம்பாகிய மலாகளில் தாயாகிய பராசத்தி வியாபிக்கின்ற பூரணப்பொருளாக விளங்கியபின்னர் மூலம் முதல் துவாதசாக்தம் வரை ஒளி மண்டலம் ஆயிற்று என்றவாறு.

மூலாதாரத்திலிருந்து மேனேக்கிக் கிளம்பிய பராசத்தியாகிய ஒளிப்பிழப்பு ஆதாரங்களிலேயுள்ள தாமரைமலர்கள் அனத்திலும் வியாபித்துத் துவாத சாந்தம்வரை சென்று பூரணமாக நிறைந்தபின் ஆதாரங் கட்கு ஆதேயமான மாயாகாரியமாகிய இவ்வுடலும் கட்கு ஆதேயமான ஒளி மயமே தோன்றும் எனறநு தோன்ருது / ஒரே ஒளி மயமே தோன்றும் எனறநு பவம் அறிவித்தவாறு

ஆகின்ற மண்டலத் துள்ளே அமர்ந்தவள் ஆகின்ற ஐம்பத் தறுவகை யானவள் ஆகின்ற ஐம்பத் தறுசத்தி நேர்தரு ஆகின்ற ஐம்பத் தறுவகை சூழவே.

1381

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ - ள: இவ்வண்ணமாகிற சோதிமண்டலத்துள் விரும்பி எழுந்தருளியிருப்பவளும் ஐம்பத்தொன்றும் ஐந்துமாகிய சக்கரவடிவாக ஆருதாரங்களிலும் வியா பித்து ரிற்பவளுமாகிய ஆகின்ற அக்கரங்களாகிய ஐம்பத்தாறிணயும் இயக்கும் ஐம்பத்தாறு வகைச் சத்தி களும் தன்பேச்சூழ எழுந்தருளுவள் என்றவாறு.

அகாராதி கூடிகாராக்கம் ஐம்பத்தோரக்கரங்களும், அகாரம் உகாரம் மகாரம் காதம் பிக்துவாகிய நுண் எழுத்துக்களாகிய வியட்டிப்பிரணவ பஞ்சாக்கரங்களும் மாக ஐம்பத்தாறு, ஐக்தெழுத்து சிவாயகம் எண்பாரும் உளர். அக்கரங்கள் அணத்திற்கும் தேவதைகளாவர் அட்சரயோகினி சத்திகளாதலின் அவர்கள் ஐப்பத்தாறு வகையர் என்றது. (498)

சூழ்ந்தெழு சோதி கடிர்முடி பாதமாய் ஆங்கணி முத்தம் அழகிய மேனியா தாங்கிய கையவை தார்கினி ஞானமாய் ஏந்து கரங்கள் எடுத்தமா பாசமே.

1382

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ – ள : ஒளி விடுகிற முடியும் பாதமும் உலகங்களை குறைக்கையும் குழ்க்கெழுகின்ற சோதியாகவும், அவ் விடத்து அணியாகம் முத்தமே அழகிய மேனியாகவும் தாங்கிய கைகளிரண்டிலும், செக்தார்ப் பசங்கிளியும் ஞான முத்திரையுமாக, மேல் ஏக்திய கைகளிரண்டிலும் எக்திய பாச முதல் ஆயுதங்களாம் என்றவாறு.

மா பா +மே என உபலக்கணத்தால் அங்குசமும் கொள்ளப்படும். அம்மைக்கு முடியும் அழயும் சோதி; மேனி முதத் போன்ற வெணமை நிறா: தாங்கம் கையிரண்டிலும் கிளியும் ஞானமு திரையாகிய சின் முத்திரையும்; உயரத்தூக்கிய கைகள் இரண்டிலும் பாசமும் அங்குசமுமும் எனபது.

தார் - கிளிபின கழுத்திடு வரை. " செந்தார்ப் பசுங் கிளியார் '' எனற சிந்த மணிச் செய்யுளும் நோக்க ட தார் – படிகமாலே யென்பாரும் உளர். (499)

பாசம் தாகிய வேரை யறுத்திட்டு நேசம் தாக நிணந்திர மும்முளே நாசம் தெல்லாம் நடந்திடும் ஐயாண்டிற் காசினி மேலமர் கண்ணுத லாகுமே. 13ኣ3

இம் - எனின், பயன உணாத்ததன் நுதலிற்று.

இ – ள் / பாசமாகிய வேரை அறுத்து அன்போடு மனத்தில் தியானியுங்கள். டேடுடில் ம நடந்திடும். ஐந்து ஆண்டுகளிலே பூமியினமேல் எழுந்தருளியுள்ள சிவமாகலாம் என்றவாறு.

பாசம் பிறவிக்கு வேராதலின் பாசமாகிய வேர் எனப்பெற்றது. கேசமதாக உமமுளே கிணங்கிரும் என மாறு கூரு காசம் – கேடு. காசினி – பூமி. (800)

கண்ணுடை நாயகி தன்னரு ளாம்வழி பண்ணுறு நாதம் பகையற நின்றிடில் விண்ணமர் சோதி விளங்க ஹ்ரீங்கார மண்ணுடை நாயகி மண்டல மாகுமே. இம் – எனின், ஹ்ரீம் மண்டலம் ஆதிசத்திக்கு இடமாதலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: கருணேயுடைய பராசத்தியின் அருள் விளங்கும்படி, பணணெடு பொருக்கிய காதம் தம்முள் மாறபாடறக் காணப்பட்டு நின்று விராகாயத்தில் விளங்குக்ன்ற சோதியாகிய சிவம் தோன்ற, ஹ்ரீங்கார பீசமே உல+த்தை ஆளும் சத்தியாகிய ஆதிசத்திக்கு மண்டலமாகும் என்றவாறு.

பராசத்தியின் அருள் விளங்கத் தடையற்ற நாத தரிசனம் கிட்டப்பேறின், சிவம் சோதி வடிவாகக் காணப்பட ஹ்ரீப்பீசம் ஆதிசத்திக்கு மண்டலமாம் எபைது கருத்து. (501)

மண்டலத் துள்ளே மலர்ந்தெழு திபத்தைக் கண்டகத் துள்ளே கருதி யிருந்திடும் விண்டகத் துள்ளே விளங்கி வருதலால் தண்டகத் துள்ளவை தாங்கலு மாமே. 1385

இம் – எனின் , தியானத்தின் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : நவாக்கரி மண்டலத்துள் மலர்ந்து எழுகின்ற தீபம் போன்ற அருளம்மையை மனத்துள்ளாகத் தியா னித்து அவளேயே இடைவிடாது கருதி இருங்கள்: அம்மை ஆணவாதி பலங்களேக் களேந்துகச்செய்து மனத்துள் இடையருது விளங்கிவருதலால், நடுநாடியா கிய வீணுதண்டத்துள் தீபச்சோதியான அம்மையையும், பிராணவாயுவையும் தாங்கலாம் என்றவாறு. ஹ்ரீங்கார மண்டலத்துள் பராசத்தி தீ பச் சோ தி போல எல்லாவற்றையும் விளக்கித் தானும் விளங்குவள்; அவளே இடைவிடாமல் தியானிக்க. மலகீங்கிய மனத் துள் அவள் விளங்கிவருதலால், சுழுமுணயாகிய நடு நாடியுள் அவளேயும் பிராணவாயுவையும் தரிக்கலாம் என்பது கருத்து. அவை – அம்மை, பிராணன் என்ற இரண்டையும். (502)

தாக்கிய நாபித் தடமலர் மண்டலத் தோங்கி எழுக்கலேக் குள்ளுணர் வானவள் ஏக்க வரும்பிறப் பெண்ணி யறுத்திட வாக்கிய நாதம் வலியுட ஞகுமே. 1386

இம் – எனின் , நாதபந்தனம் செய்தலால் வரும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : தாங்கிய உந்தியந் தாமரையாகிய மணி பூரக மண்டலத்துன்னின்று தோன்றுகின்ற நாதவடிவான கலேக்கு உள்ளுணர்வாக விளங்குபவள், மனம் வருந்த வருகின்ற பிறப்பை ஆய்ந்து நீக்க, வெளிப்படாது உள் ளுக்கு விளங்கிய நாதமானது வலிமையுடன் காணப் பெறும் என்றவாறு.

நாதம் வாங்குதலாவது நாதம் வெளிப்படாதவாறு உபாசகன் மூலாதாரத்தைச் சுருக்குதலாகிய மூலபந்தம் செய்தலாம். மூலபந்தத்தை ஒருவன் ஒழுங்காக விதிப் படி செய்யின் பிராணன் அபானன் ஆகிய வாயுக்கள் இரண்டும் சுழு மூனேயிற் பிரவேசிக்க நாதம் வெளிப்படும். நாண்டும் முற்கூறிய இரண்டும் சேர்ந்து இதயத்தின் மேற் நாதமும் முற்கூறிய இரண்டும் சேர்ந்து இதயத்தின் மேற் நாதமும் முற்கூறிய இரண்டும் சேர்ந்து இதயத்திற் செல்கின்றன. அதனுற் பிறவியறுதலும் காதபலமும் விளேயும் காபித் தடமல் மண்டலம் – மணிபூரக சக்கரம். ஏங்க – வருக்த. வாங்கிய காதம் – வெளிப்படாதவாறு பக்தித்த காதம். (503)

நாவுக்கு நாயகி நன்மணி பூணும் பூவுக்கு நாயகி பொன்முடி யாடையாம் பாவுக்கு நாயகி பாலொத்த வண்ணத்தாள் ஆவுக்கு நாயகி அங்கமர்ந் தாளே. 1387

இம் - எனின். அம்மை எழுக்தருளிய இயல்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : வாகீஸ்வரியும், சகஸ்ரதள பதுமத்தில் வீற்றிருக்கும் மகாலெட்சுமியும், கவிதைகட்கெல்லாக் தஃவியும். பசுபதியுமாகிய அம்மை, கல்ல இரத்தினங்க ளிழைக்கப்பேற்ற ஆபரணங்களேயும் ஆரங்களேயும் அணிக்தவளாக, போன்முடியும் பொன்னுடையும் புளேக் தவளாக, பால்போலும் கிறத்தினளாக, அங்கு எழுக் தருளியிருக்தாள் என்றவாறு. (504)

அன்றிரு கையில் அளந்த பொருள்முறை இன்றிரு கையில் எடுத்தவெண் குண்டிகை மன்றது காணும் வழியது வாகவே கண்டங் கிருந்தவர் காரணி காணுமே.

இம் – எனின். காரணேஸ்வரியைத் தரிசிப்பவரின் இயல்பு உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

1388

இ - ள் ; யோகப் பயிற்சித் தொடக்க காலத்தில் இடை பிங்கலேகள் இருபக்கங்களிலும் பன்னிரண்டும். நாலும் பதினுநமான பாத்திரைக்காலமான அளக் த பிராணவாயுவாகிய பொருளே ஒழு எதபடுத்தும் முரையும் இன்று நவாக்கரி தியானத்தால், பெரிய சையில் எடுத்த வெண்குண்டிகையாகிய சுழுமுனேயும் ஆகிய இந்த இரண்டையும், புருவமத்தியாகிய மன்றைக் காணும் வழி யாகக் கண்டு புருவமத்தியாகிற விசுகதித் தானத்தை விட்டு இறங்காது அங்கேயே இருக்தனர் பரமகாரணி யாகிய சத்தியைக காண்பார் எறைவாறு.

சித்த பரிபாஷையாக மக்திர செபத்திற்க இனறி யமையாத பிராணுயாம முறைகள் இருகையில் எக்த பொருள் முறை என்றுப், படுத்த வெண்கண்டிகை என்றும் கூறுதல் உற்று அறிக். உத்தம் மத்திம் அதம் பிராணுயாம் அளவுகளேக் குறிக்க அள்கத் என்றும், சுழு முன்யில் பிராணுயாமம் செய்தபோது மூலத்தின் அறு கண்டலினி சக்தியையும் கண்டூயும் எடுத்து பேற்சேற வின் எடுத்த என்றும் குறிப்பித்தவாளும். மன்று, சடைப் விசுத்தி என்பன ஒருபொருட் கிள்விகள். பிராணுயாம் முறைகளேயே சித்தசபையாகிய விசுத்தியைக் காணும் வழியாகக் கொண்டவர்களே சத்தியைக் தரிசிப்பார்கள் என்பதாம். காரணி - எல்லாம் தோன்றற்தக் காரண மாக இருப்பவள். (505)

காரணி சத்நிகள் ஐம்பத் திரண்டெனக் காரணி கன்னிகள் ஐம்பத் திருவராய்க் காரணி சக்கரத் துள்ளே கரந்தெங்குங் காரணி தன்னரு ளாகிநின் ருளே.

1389

இம் – எனின் . ஐமபத்திரு சக்திகளே அறிவித்தல் நுதலிற்று . இ - ள்; காரணியாகிய சகதிகள் ஐம்பத்திருவாக. அவர்கள் கனைய்யராக, நவாக்கரி சக்கரத்துள்ளே மறைந்து எங்கம் தன்வருளாகவே வியாபித்துகினருள் என்றவாறு.

ஐம்பத்திருவர் என்றது ஐம்பத்தோரக்கர சத்திகளே யுர், சமட்டிப்பிரணவ சத்தியையுமார். இம் மாலா மந்திரம் சூழ்ந்த சக்கரத்துள் சத்தி அருளே உருவமாக எங்கும் பரவிக கலத்து கின்ருள் என்பதாம். (506)

நின்றஇச் சத்தி நிலேபெற நின்றிடிற் கண்டஇவ் வன்னி கலந்திடும் ஓராண்டிற் கொண்ட விரதநீர் குன்றுமல் நின்றிடின் மன்றினி லாடு மணியது காணுமே.

1390

இம் – எனின், நவாக்கரிதியானயோக அநுபவம் அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ-ள்: சக்கரத்துள்ளே நில்பெற்ற இச்சத்தி மனத்துள் நில்பெற கங்கள் நிற்நின், மண்டலத்துள் ளாகக் சண்ட இச்சோதி ஓராண்டுப் பயிற்நியினுல் காண்பானும் காட்சியும் வேறன்றி ஒன்ளுகக் கலக்கும். அவ்வநுபவம் முதிருங்காலத்து கீங்கள் கொண்ட விரதம் குன்ளு மல் உறுதியாக இருக்கின், விசுத்தித்தானத்தில் மணிகாதமும் கேட்கலாம் என்ற வாறு.

மணியதுகாணு ம் என்பதற்கு இரத்தின தீபம்போல அசையாத அழியாத ஒளி நிிசனம் வினயும் எனலுமாம். வன்னி - சோதி. நவாக்கரி சக்கரத்தில் சத்தியை நிலே யாகத் தியானிக்கில் ஒளிதரிசனம் உண்டாகும். ஒளியும் உயிரும் ஓராண்டிற் கலக்குர்; பின் மணி நாதம் கேட்கும் என்பது கருத்து. (507)

கண்டஇச் சத்தி இந்தய பங்கயங் கொண்டஇத் தத்துவ நாயகி யானவள் பண்டையவ் வாயுப் பகையை யறுத்திட இன்றென் மனத்துள் இனிதிருந் தாளே. 1391

இம் – எனின், அம்மை, காலின வெல்லு தற்குக் கருத்துளிருந்தமை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள : மணிபூரகத்தில் தரிசிக்கப்பட்ட இச்சத்தி இதயத்தாமரையை இடமாகக் கொண்ட இத்தத்துவநாயகி பழமையான அந்த ஆயுப்பகையான கால கைக் கொல்ல இன்று என் மனத்துள் இனிதாக விற்றிரு ந்தாள் என்றவாறு.

கண்ட இச்சத்தி - தரி ரிக்கப்பட்ட இந்தச் சத்தி முற்றிருமந்திரத்தில் வன்னி கலந்திடும் என்றமையால் அக்கினிமண்டலமாகிய மணிபூரகத்தில் அம்மை கலந் திருப்பதை உணர்ந்த உபாசகன். மேலும் இதயத்தா மரையாகிய அநாகத்தானத்தில் இருப்பதை அழிவரன் என்றருளப்பெற்றது. அங்ஙனம் உணர்ந்த என்மனத் துள ஆயுப்பகையையறுக்க இனிதிருந்தாள் என்பதாம்.

வாயுப்பகையெனக் கொண்டு உச்சுவாசம் நிச்சுவாச மாகிய ஒன்றற்கொன்ற மாருன வாயுப்பகையை அறுத் திட எனவே பூரணகும்பத்திருக்க என் சலனமற்ற மன்த்துள் இருந்தாள் என்று பொருள் கொள்ளலு முண்டு. இருந்தவிச் சத்தி இருநாலு கையிற் பரந்தஇப் பூங்கிளி பாச மழுவாள் கரந்திடு கேடகம் வில்லம்பு கொண்டங் குரத்தங் கிருந்தவள் கூத்துகந் தாளே.

1392

இம் – எனின். உருவத்தியானம் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

் – ள்: அநாகதத்தலத்தில் இருந்த சக்தியின் எட்டுக்கையிலும் பரந்த இந்தபூவும், கிளியும், பாச மும், மழுவும், வாளும் எதிரியின் வாள் வீச்சைக் கரந் திடும் கேடயமும், வில்லும், அர்பும் ஆகிய ஆயுநங் களேத் தாங்கி ஆரவாரித்து எழுந்கருளியிருந்த அம்மை கூத்தியே விரும்பினுள் என்றவாறு.

ஆயு நங்கள் ஏந்திய அம்மை விரும்பியது வீர நடனத்தை என்க. எட்டுக் கைகளிலும் தாமரை முதலிய எட்டையும் ஆ-நமவிதிப்படி அமைக்க. (509)

உகந்தனள் பொன்முடி முத்தார மாகப் பரந்த பவளமும் பட்டாடை சாத்தி மலர்ந்தெழு கொங்கை மணிக்கச் சணிந்து தழைந்தங் கிருந்தவள் தான்பச்சை யாமே. 1393 இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : பொன்முடியை விரும்பியவளாக. முத்து மாலேயும் மிகப் பராத பட்டாடையும் பவளமும் அணிர்து, அடிபரந்தெழுகிற கொங்கையின்மீது இரத் தினக்கச்சை அணிந்து, தழைந்து அங்கு இருந்தவள் பச்சை நிறமுடையவள் ஆவள் என்றவாறு. **கிணற்றில் நிறை**ந்து, நாபியிலிறங்கி. சூரியமண்டலமும் **குளி**ரச்செய்து தழைத்திருட்பதையறிக என்பதார்.

தூரியமண்டலம் என்றது நாப்பூதல் இதயம் வரையு**ள்**ள பகுதியாசம். இதனே அமிர்தாப்லாவனம் என்னும் அகோர சிவபத்ததி. (513)

கூபத்துச் சத்தி குளிர்முகம் பத்துள தாபத்துச் சத்தி தயங்கி வருதலால் ஆபத்துக் கைகள் அடைந்தன நாலேந்து பாசம் அறுக்கப் பரந்தன சூலமே.

1397

இ – ள் : அவ்வண்ணம் விசுத்தித் தானத்திலுள்ள சத்திக்கு முகங்கள் பத்து. சூரியமண்டலத்து வெப்ப மாகிய ஆற்றல் அவ்வப்போது, வேண்டிய அளவாகத் தடைபட்டு வருதலால், அவ்வபமைக்கு ஆபத்துக் காலத்தில் உதவும் கைகள் இருபது உள. அவற்றுள் ஒன்றில் ஆமைாக்களுடைய பாசத்தை நீக்கச் சூலம் பர்க்துள்ளன என்றவாறு.

விசுத்தித்தானத்திற்கு முகம் பத்தென்றது, அங்கு விளங்குபவர் சதாசிவமூர்த்தி : சதாசிவமூர்த்தி அர்த்த நாரீசுரவடிவாக விளங்குகின்றுர். ஆகவே அவர்முகம் சத்திமுகம் ஐந்து, கைகள் இருபது, எனக் குறித்த வாறு. இது யோகசிகையுட் கூறப்பட்டது.

தாபத்த ச்சத்தி - வெப்ப ஆற்றல், சூரியமண்ட்ல வெப்பம், தயங்கி - தடைபட்டு. ஆபத்துக்கைகள் -ஊறுகட்கு உதவுங்கைகள், அம்மை காத்தில் சூலம் இருப்பது ஆன்மாச்களுடைய சாசத்தை அறுப்பதற் காக என்க. (514)

சூலந்தண் டொள்வாள் சுடர்பறை ஞானமாய் வேலம்பு தமருக மாகிளி விற்கொண்டு காலம்பூப் பாசம் மழுகத்தி கைக்கொண்டு கோலஞ்சேர் சங்கு குவிந்தகை எண்ணதே 1398

இம் – எனின் , அக்கரங்களில் விளங்கும் ஆயுத வகைகளே அறிவித்தல் நுதலிற்று,

இ – ள் : சூலம், தண்டு, ஒளிபொருந்திய வாள். அக்கினி, பறை ஞானவடிவான வேல், அம்பு, தம ருகம், பெரியகிளி, வில்இவற்றைக்கொண்டு, மற்றெரு பக்கத்தில் காலபாசம், மழு, சத்தி, இவற்றைக் கைக் கொண்டு, அழகிய சங்கு, அபயவரதங்களாகிய குவிந்த கைகள் இவ்வாருக எண்ணுக என்றவாறு,

இந்த ஆயுதவகைகளேககொண்டு அப்பிகையின் எந்தக்கோலத்தை அறிவிக்கிருகள் என்று ஆகமங் களிலும், புராணங்களிலும், சபதசதிபோனற மந்தீர நூல்களிலும் சிறிதும் மாற்றமின்றி அறியக்கூடா மையின் எவ்வெக்கரத்தில் எவ்வெவ்வாயுகங்கள் உள எனவும் கரங்களின் எண்ணும் ஆயுத எண்ணும் ஒத்துள்ளனவா என்றும் ஆராய்ந்து உறுதிகூற இப்போது இயலவில்லே,

எண்ணமர் சத்திகள் நாற்பத்து நாலுடன் எண்ணமர் சத்திகள் நாற்பத்து நால்வராம் எண்ணிய பூவித ழுள்ளே யிருந்தவள் எண்ணிய எண்ணங் கடந்துநின் ருளே. 1399 அம்மை நிறம் புச்சையாம் என்பது. ஆக - மிக பரக்த - செவ்வொளி பரக்த. (510)

பச்சை இவளுக்குப் பாங்கிமார் ஆநெட்டு கொச்சையார் எண்மாகள் கூடி வருதலாற் கச்சணி கொங்கைகள் கையிரு காப்பதாய் எச்ச விடைச்சி இனிதிருந் தாளே. 1394

இம – எனின், இதுவுமது

இ – ள் : பச்சை நிறமுடைய இ ஞுக்குப் பாங்கி மார் நாற்பத்தென்பரும் பழீல பேசும் கோழிடர் எண்டிரும் எட்போதும் கூடிவருதலாக. கச்சணிக்த கொங்கைகளேயுடி, காப்பாகிய இரண்டு கரங்களேயும் இளத்த இடையிண்யு மடையாள் இனிது வீற்றிருந்தாள் என்றவாறு.

காப்பதாய் இருவகை எனமாறுக. எச்ச – எய்த்த என்பதன் மரூஉ; இளேத்த என்னும் பொருளது. தோழியர் நூற்பத்தெண்மர் அணுககத்தோழியர் என்மர் என்ற தொகைகளின் விரியும் அவர்களின் பெயரும் என்ற தொகைகளின் விரியும் அவர்களின் பெயரும் தீயானமும் இன்றுவரை விளங்கவில்லே. (511)

தாளதி னுள்ளே தாங்கிய சோதியைக் காலது வாகக் கலந்துகொள் என்று மாலது வாக வழிபாடு செய்துநீ பாலது போலப் பரந்தெழு விண்னிலே,

1395

இம் – எனின், பிராணுயாமத்துடன் அம்மையை வழிபடுமுறையும் பயனுர அறிவித்தல் நுதலிற்று. இ - ள் : மூலத்திலே தங்கிய சோதிவடிவா**கிய** சத்தியை, பிராணவாயுவோடு கலந்துகொள் என்று தன்வசமற்று வழிபாடுசெய்து, பால்போல வெண்**மை** யாக விணணிடத்துப் பரந்தெழுக என்றவாறு.

தாள் - அடி; அதாவது ஆருதாரங்கட்கும் தாளான மூலாதாரம். முலாதாரத்துள்ள குண்டலினிசக்தியை. பிராணலாயுடன் கலக்கள்ளறு, பர வசமாகவழிபடின் பாலபோல விண்ணிற்பரவலாம் என்பதாம் இங்ஙனம் அன்றித் தாள் – தாமரைநட்ளம்: அதுபோன்ற பிரமர்க் திரம் என்பாரும் உளர். அது யோக நூற்கருத்தோடு மாறுபடுதலே ஹடயோகப் பிரதீபிகையில் முன்ரும் பிரிச்சேதத்திற் காண்க. (512)

விண்ணமர் நாபி இருதய மாங்கிடைக் கண்ணமர் கூபங் கலந்து வருதலாற் பண்ணமர்ந் தாதித்த மண்டல மானது தண்ணமர் கூபந் தழைத்தது கானுமே 1396

இல் – எனின், அமுதம் பெருகிப் பாயும் முறை உணர்த்துதல் நுதலிற்று,

இ - ள் : சிதாகாயத்தானமாகிய புருவமத்தியி லிருந்து, இதயத்தானமாகிய அநாகதம், நாபித்தான மாகிப மணிபூரகம், இவற்றினிடையிலுள்ள விசுத்தித் தானம் இவற்றில் பொருந்திக் கலந்து வருதலால், அழகிய ஆதித்த மண்டலமானது, குளிர்ச்சிபொருந்தித் தழைத்ததை அறியுங்கள் என்றவாறு.

அமுதம் புருவமத்தியாகிய சிதாகாயத்திலிருக்து பெருகி, அநாகதத்தில் இறங்கி, விசுத்தியினுள் (கூப) கிணற்றில் கிறைக்து, காபியிலிறங்கி. சூரியமண்டலமும் குளிரச்செய்து தழைத்திருட்பதையறிக என்பதார்

சூரியமண்டலம் என்றது நாப்புறதல் இதயம் வரையுள்ள பகுதியாசம். இதணே அமிர்தாப்லாவனம் என்னும் அகோர சிவபத்ததி. (513)

கூபத்துச் சத்தி குளிர்முகம் பத்துள தாபத்துச் சத்தி தயங்கி வருதலால் ஆபத்துக் கைகள் அடைந்தன நாலேந்து பாசம் அறுக்கப் பரந்தன சூலமே. 1397

இ – ள் : அவ்வண்ணம் வீசுத்தித் தானத்திலுள்ள சத்திக்கு முகங்கள் பத்து. தூியமண்டலத்து வெப்ப மாகிய ஆற்றல் அவ்வப்போது வேண்டிய அளவாகத் தடைபட்டு வருதலால். அவ்வபமைக்கு ஆபத்துக் காலத்தில் உதவும் கைகள் இருபது உள. அவற்றுள் ஒன்றில் ஆமைக்களுடைய பாசத்தை நீக்கச் சூலம் பர்க்துள்ளன என்றவாறு.

விசுத்தித்தானத்திற்கு முகம் பத்தென்றது, அங்கு விளங்குபவர் சதாசிவமூர்த்தி : சதாசிவமூர்த்தி அர்த்த நாரீசுரவடிவாக விளங்குகின்றுர். ஆகவே அவர்முகம் நாரீசுரவடிவாக ஐந்து, கைகள் இருபது, எனக் குறித்த சத்திமுகம் ஐந்து, கைகள் இருபது, எனக் குறித்த வாறு. இது யோகசிகையுட் கூறப்பட்டது.

தாபத்த ச்சத்தி – வெப்ப ஆற்றல், சூரியமண்டல தயங்கி – தடைபட்டு. ஆபத்துக்கைகள் -வெப்பம், உதவுங்கைகள், அம்மை கரத்தில் சூலம் ஊறுகட்கு இருப்பது ஆன்மாச்களுடைய சாசத்தை அறுப்பதற் காக என்க. (514)

சூலந்தண் டொள்வாள் சுடர்பறை ஞானமாய் வேலம்பு தமருக மாகிளி விற்கொண்டு காலம்பூப் பாசம் மழுசுத்தி கைக்கொண்டு கோலஞ்சேர் சங்கு குவிந்தகை எண்ணதே 1398

இம் – எனின் , அக்கரங்களில் விளங்கும் ஆயுத வகைகளே அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : சூலம், தண்டு, ஒளிபொருந்திய வாள், அக்கினி, பறை ஞானவடிவான வேல், அம்பு, தம ருகம், பெரியகிளி, வில்இவற்றைக்கொண்டு, பற்றெரு பக்கத்தில் காலபாசம், மழு, சத்தி, இவற்றைக் கைக்கொண்டு, அழகிய சங்கு, அபயவரதங்களாகிய குவிந்த கைகள் இவ்வாருக எண்ணுக என்றவாறு.

இந்த ஆயுதவகைகளேககொண்டு அப்பிகையின் எந்தக்கோலத்தை அறிவிக்கிருர்கள் என்று ஆகமங் களிலும், புராணங்களிலும், சபதசதிபோனற மந்திர நூல்களிலும் சிறிதும் மாற்றமின்றி அறியக்கூடா மையின் எவ்வெக்கரத்தில் எவ்வெவ்வாயுகங்கள் உள எனவும் கரங்களின் எண்ணும் ஆயுத எண்ணும் ஒத்துள்ளனவா என்றும் ஆராய்ந்து உறுதிகூற இப்போது இயல்வில்லே. (515)

எண்ணமர் சத்திகள் நாற்பத்து நாலுடன் எண்ணமர் சத்திகள் நாற்பத்து நால்வராடி எண்ணிய பூலித ழுள்ளே யிருந்தவள் எண்ணிய **எ**ண்ணங் கடந்துநின் ருளே. 1399 இம் - எனின், நாற்பத்து நான்கு சத்திசள் சூழ அம்மை விசுத்திசக்கரப்பூவி இருந்தருள் நி<sup>2</sup>லயை உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள் : உபாசகன் எண்ணத்தில் விருப்பியமர் கின்ற சத்திகள் நாறபத்து நாவளத்டன் விசுத்தி சக்கரத்தாமரையுள் இருந்த சத்த ஆன்மாக்களுடைய எண்ணங்களேக் கடந்து நின்றுள் என்றவாறு.

ளிசுத்திசக்கரத்<u>க</u>ப் பதிஞறிசழ்த் தாமரைககண் வீற்றிருக்கின்ற சத்தி எண்ணு நற்க அப்பாற் பட்டவள் என்பதார். (516)

கடந்தவள் போன்முடி மாணிக்கத் தோடு தொடர்ந்தணி முத்து பவளங்கச் சாகப் படர்ந்தல்குற் பட்டாடை பாதச் சிலம்பு மடந்தை சிறியவள் வந்தநின் ருளே. 1400

இம் – எனின், இதுவுமது.

இடள்: அவ் வண்ணம் கடந்த நின்றவள், எளி வந்த கருணேயாக ஆனமாக்கள் அறிந்து ஈடேறும் வண்ணம், பொற்கிரீடம் மாணிக்கம் முத்து பவளம் இவை வீரவச்செய்யப்பெற்ற கச்சு இவற்றையணிந்து பரவிய அல்கு வீது பட்டாடைபுகோந்து, பாதச்சிலம்பு அணிந்து பாலேயாக வந்து நின்ருள் என்றவாறு. (517)

நின்றஇச் சத்தி நிரந்தர மாகவே கண்டிடு மேரு வணிமாதி தாஞ்கிப் பண்டைய வானின் பகட்டை யறுத்திட ஒன்றிய தீபம் உணர்ந்தார்க் குண்டாமே,

1401

இம் – எனின், சத்தி, ஆஞ்ஞையில் தீப ஒளி போல விளங்கு முண்மையை அறிவித்தல் நுதலிற்று.

இ – ள் : நிஃபெற்ற இந்தச்சக்தியானவள், இடையீடின்றிக காணப்படுவதாகிய மேருவாகி, புருவமத்தியில், அணிமாதி சித்திகள் ஆன்மாக்களுக்கு அந்தயேயுள்ள பாசங்களாகிற பகட்டை நீக்க, பொருந்திய தீபமாக விளங்குவதை அறிந்தார்கட்குத் தாணை விளேயும் என்றவாறு,

நின்ற இச்சத்தி நிரந்தரமாகவே கண்டிடு மேரு ஒன்றிய தீபம் உணர்ந்தார்க்கு, பண்டைய ஆனின் பகட்டை அறுசுதிட அணிமாதி தாகுக உண்டாம் என விணேமுடித்துப் பொருள்கொள்ச.

நிரக்கரம் – இடையீடின்றி. ஆன் பசு; ஆன்மா ; பகட்டு – வீண்பெருமை. ஈண்டு மலமாயா கன்மத் சேர்க்கையால் விஃப்புட பொய்யான பெருமை. அணி மாதி சத்திகள் முயற்சியின்றி நிஃனத்தபோது தாகை விளேயும் என்பதாம். (518)

உண்டோர் அதோழகம் உத்தம மானது கண்டஇச் சத்தி சதாசிவ நாய<sup>இ</sup> கொண்ட முகமைந்து கூறுங் கரங்களும் ஒன்றிரண் டாகவே மூன்றுநா லானதே. 1402

இம் – எனின்: சந்திரமண்டலத்துச் சதாசிவநாயதி யானவள் ஐந்து முகங்களும் பத்கக் கரங்களும் பெற்று விளங்குதலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று இ – ள் : சிறந்ததான கீழ்நோக்கிய தாமரையை யுடைய சந்திரமண்டலம் உண்டு. அதிலே காணப் பெற்ற இந்தச் சதாசிவநாயகி தாங்கிய முகலைந்தும் கைகள் பத்தும் உடையதாயிற்று என்றவாறு.

நாயகி ஆனது எனத் தெய்வங்கறித்த பெயர் அ. றிணே முடி பேற்றது. சூரியமண்டலம் மேனேக்கி யும், சந்திரமண்டலம் கீழ்நோக்கியும் கவிந்த மலர்ந்த தாமரை இதழ்களே உடையது. இதனேயே முன்னர், சதாசிவதேவர்க்கும் ஐம்முகங்களும், பத்துக் கரங்களும் சதாசிவநாயகிக்கும் அங்ஙனமேயாக, பத்து முகங்களும் பத்துக் கரங்களும் கூறப்பெற்றன. ஒன்றிரண் டாகவே மூன்று நாலானதே ' என்பது உம்மைத் தொசைக படிகின்றது.

நன்மணி சூலங் கபாலங் கிளியுடன் பன்மணி நாகம் மழுகத்தி பந்தாகுங் கண்மணி தாமரைக் கையில் தமருகம் பொன்மணி பூணுரம் பூசனே யானதே

1403

இம் - எனின், இதுவுமது.

இ - ள் : நல்ல மணி. சூலம் கபாலம். கிளி இவற றுடன் பலவாகிய மணிகளேயுடைய பாம்பு மழு கத்தி பந்து இவைகளும் அம்மையின் கரத்தில் ஆகும். மாணிக் கக்கல்போல் சிவந்த தாமரைக்கையில் தமருகமும் கோன்னுல் செய்யப்பெற்று மணிகள் அழுத்திய பூண் களும், ஆரங்களும் அணிதலே பூசனேயாகும் என்றவாறு. நல்மணி - கல்லநாதத்தையுடைய மணி. பல்மணி நாகம் - பல முடிகளே உடைமையால் பல மாணிக்கங்களே உடைமையால் பல மாணிக்கங்களே உடைய நாகம். அம்மைக்கு நாகம் கங்கணமாக விளங்குவது. கல் மணி தாமரைக் கை - மணிக்கல் தாமரைக் கையில். மாணிக்கக்கல்போலும் சிவந்த தாமரை, தாமரை போலும் சிவப்பையும் மென்மையையும் உடைய கை ஆதலின் உமைக்கு உவமையாகாது. இவ்வண்ணம் அணிகளேயும் ஆயுதங்களேயும் அணிதலே பூசனேயாம என்றவாறு. (520)

பூசனேச் சத்திகள் எண்ணேவர் சூழவே நேசவள் கன்னிகள் நாற்பத்து நேரதாய்க் காசினிச் சக்கரத் துள்ளே கலந்தவள் மாசடை யாமல் மகிழ்ந்திருந் தார்களே, 1404

இம் – எனின். நூற்சதுரமாகிய பூபுரச் சக்கரத்துள் நூற்பதின்மர் சூழ அம்மை எழுந்தருளியிருக்கும் நிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

ஓ - ள் : வழிபடற்குரிய சத்திகள் நாற்பதின்மர் சூழ நேசத்தையுடைய பராசத்தி முற்கூறிய நாற்பது கன்வி யர்க்கு நேராகப் பூப்பிரஸ்தாரச் சக்கரத்துள் கலந்தவள குற்றங்கள் ஒன்றும் சாராதபடி மகிழ்ந்து எழுந்தருளியிருந் தாள் என்றவாறு.

காசினிச் சக்கரம் - பூப்பிரஸ்தாரம். பூப்பிரஸ்தாரம் கைலாசபிரஸ்தாரம் மேருப்பிரஸ்தாரம் எனச் சக்கரம் மூன்று வகைப்படும். அவற்றுள் பூப்பிரஸ்தாரத்துள் மத்ய திரிகண்டையில் விளங்குகின்ற சத்திகள் கீங்க ஏனேய நாற்பது கோணங்களிலும் நாற்பது சக்திகள் விளங்குவர், அவர்களுக்கு நேராக விந்துவில் சத்தியாகிய பரை வீற்றிருப்பதை விளக்குவது இரமந்திரம். (521)

தாரத்தி னுள்ளே தங்கிய சோதியைப் பாரத்தி னுள்ளே பரந்துள் எழுந்திட வேரது வொன்றிநின் றெண்ணு மனேமயங் காரது யோலக் கலந்தெழு மண்ணிலே 1405

இம் - எனின், பிரணவத் தியானத்தால் பராசத்தி அருளும் வகை உணர்த்துதல நு தலிற்று.

இ-ள்: மூல நாந்துள் விளங்கிய சோதியைப் பிண்ட மாககிய உடற்பாரத்துள் எங்கும் பரவி, உளளே எழும்ப. மேரெழுத்தாகிய ஓங்காரத்துடன் ஒன்றி நின்று முறையே எண்ணுகின்ற மனேமையம் மண்ணுலகில மேசம்போலக் கலந்து பிரமராதிரம்வரை எழும் என்றவாறு.

மஞேமயர் சோதியைப் பரந்து உள் எழுந்திட வேரது ஒன்றி நின்று மணணிலே கலந்தெழும் என முடிக்க. தூரம் மூலாதாரம் எனபதன குறையாக மூலாதாரத்தை உணர்த்திற்று. பிரணவம் எனலுமாம். பாரம் – சுமை; உடவ, பராணவாயுவுமாம். வேர் – ஒலிகளுக்கெல்லாம் உடவ, பிரணவநாதம். மூரலதாரம் என்பாருமுளர். கோர் – சுழுத்தி என்பாருமுளர். (522)

மண்ணில் எழுந்த அகார உகாரங்கள் விண்ணில் எழுந்து சிவாய நமவென்று கண்ணில் எழுந்தது காண்பரி தன்றுகொல் கண்ணில் எழுந்தது காட்சி தரஎன்றே, 1406 இம் – எனின், மூலாதாரத்தில் எழுந்த பராவாக்கே வீசுத்தியிலும், அதற்குமேல் அஞ்ஞையிலும் திருவைந் தெழுத்தாக எழுந்தது, நமக்குக் காட்சி வழங்குவதற் காகவே என்பது நுதலிற்று.

இ – ள் ச மூலாதாரத்தில் எழு ந் த அகார உகார ஒலிகளின் சமட்டியாகிய பிரணவமே ஆகாயமாகிய ஆஞ்ஞையில் சென்று சிவாயாம என்னும் வைகரி வாக் காகக் கட்புலனுயிற்று. ஆகவே காண்பதற்க அரி தன்று. அங்ஙனம் அந்நாதம் ஐந்தெழுத்தாக எழுந்தது ஆன்மாக்களாகிய நமக்குக் காட்சி வழங்கு தற்காகவே என்க என்றவாறு. (523)

என்றங் இருந்த அமுத கலேயிடைச் சென்றங் இருந்த அமுத பயோதரி கண்டங் கரமிரு வெள்ளிபோன் மண்ணடை கொண்டங் இருந்தது வண்ணம் அமுதே 1407

இம் – எனின். அமுதேஸ்வரியின் நிறம் முதலியன உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ-ள்: காட்சி ஏழங்குதற்காக என்று சந்திர மண்டலமாகிய ஆஞ்ஞாசக்கரத்தில் இருந்த அமுத கலே யிடத்தச் சென்று தங்கிய அமுதா போன்ற பாலேத் தாங்ககின்ற தனங்களேயுடையவளான சீபரமேசுவரி கண்டமும், சுரங்களும் முறையே வெள்ளிபோல வேண்மை நிறமாசவும், பொன்னிறமாசவும் கொண்டு, கரம் ஒன்றில் மண்ணுற் செய்யப்பேற்ற கமண்டலம் தாங்கி எழுந்தருளியிருக்கும். அதன் நிறம் அமுதம்போல வெண்மையாம் என்றவாறு. (524) அமுதம தாக அழிய மேனி படிகம் தாகப் பரந்தெழு முள்ளே குமுதம் தாகக் குளிர்ந்தெழு முத்துக் கெமுதம் தாகிய கேடிலி தானே.

1408

இம் – எனின், இதுவுமது.

இ – ள் : அல்லி பொட்டுப்போலக் குளிர்ச்சியுடன் தோன்றுகிற முத்துப்போலும் நிறத்துடன், ஆநு ந்தமயமாக விளங்கும் ஒடுக்கமற்ற பரமேசுவரி அமுதம்போல நோக்கி ஞர்கட்கினிமையும் வெண்மையும் சாவாமையும் மகிழ்ச்சி யும் ஊட்டவல்ல அழகிய மேனியுடன் படிகம்போல நிணேப்பவர் மனத்துள் பரிபூரணமாக விளங்கும் என்றவாறு.

கெமுதம் - ஆனந்தம். முத்தினது பருமைக்கும் குளிர்ச்சிக்கும் குமுதம் உவமை. கேடிலி, அழகிய மேனி யுடன் படிகமதாகப் பரந்தெழும் என்க. (525)

கேடிலி சத்திகள் முப்பத் தறுவரும் நாடிலி கன்னிகள் நாலொன் பதின்ம**ரும்** பூவிலி பூவிதழ் உள்ளே யிருந்தவர் நாளிலி தன்*னே* நனுகிநின் முர்களே. 1409

இம் - எனின், தேவியைத் தியானிப்பவர் எய்தும் பயன் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ - ள : பிறப்பில் வந்த வரும், கெஞ்சத்தா மரையில் வீற்றிருந்து விளங்குகின்ற காலாதீதமானவளும், கேடற்ற வளும், சத்திகளும் யோகினிகளாகிற கன்னிகளுமாக முப்பத்தாறு போ சூழ நிறைவளுமாகிய பராசத்தியை அடைந்து அகலாதே நிற்கும் அநுபவிகட்கு எல்லாம் விளேயும் என்றவாறு.

எல்லாம் உண்டாம் என இருசொல் வருவித்து முடிக்க. முப்பத்து அறுவர் என்றது பூமி முதல் குடிலே வரையுள்ள தத்துவங்களின் சத்திகளும் அவற்றின் குல யோகினிகளும் என்க. (526)

நின்றது புந்தி நிறைந்திடும் வன்னியும் கண்டது சோதி கருத்தில் இருந்திடக் கொண்டது வோராண்டு கூடி வருகைக்கு விண்ட வௌகாரம் விளங்கின அன்றே 1410

இம் - எனின், நவாக்கரி பீசத்தால் சித்தியெல்லாம் பெருகுதல் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : இதயத் தாமரையில் நிறைந்து விளங்கும் ஒளியுருவுடைய சிவம் நின்றது. அதன் ஒளியாகிய சத்தி மண்டலத்துள் நீங்காது அனவரத மம் விளங்கக் கண்ட தாம். இங்ஙனம் கண்டு கொண்டதாகிய ஒளி சித்தியா தற்கு ஓராண்டுக்காலம் முற்கூறப்பட்ட ஒளகாராதி பீசங் கள் விளங்கின என்றவாறு.

வன்னி - தீயுருவச்சிவம். ஒளகாராதி ஒன்பது பீசங் கீளயும் ஓராண்டுச் செபிக்க மனத்துள் வன்னி வடிவச் சிலமும் சோதி வடிவச் சிவையு ம வெளிப்பட்டுச் சித்தி தருவர் என்பது கருத்து. (527)

விளங்கிடு வானிடை நின்றவை யெல்லா**க்** வணங்கிடு மணடல**ம்** மன்னுயி ராக நலங்கிளர் நன்மைகள் நார**ண** ஞெத்துச் சுணங்கிடை நின்றிவை சொல்லலு மாமே.

1411

இம் - எனி சு, ஆங்ஙனம் சித்தி பெற்ருர்களுக்கு ஆகாதன இலஃபென்று அறிவித்தல நுதலிற்று.

இடள்: விளங்குகிற வானத்து நிஃபெற்ற அண் டங்களில் வாழுப உயிர்கள் அணேத்தும், மண்ணுலகில் வாழுகினற உயிர்களப்போல் இவ்வன்பரை வந்து வணங்கும். நாராயணணே ஒத்து, மிக்க நன்மைகள் யாவுப விளேயும். வற்றைப் புழுதி தோய்க்த பூமியி னின்று சொல்ல முடியுவ வேன்றவாது.

நவாக்கரியை எழிபடுவோன் பெறும் பயன்க ளே கோய் புழுதி முதலிய உடைய இந்தப் பூமியிலிருந்து வீரித்துரைக்க ஒண்ணுது. சுணங்கு – நோய், துகள், அ∴து ஆதுபெயராகப் பூமியை உணர்த்திற்று. அவன் இன்பவடிவீனரைக் – புண்ணிய மூர்த்தியாக விளங்குவன் என்பதை இனபத்தன்பக் கலப்பாக – புண்ணியபாவக் கலப்பி சூச் செய்சற்க உர்ய கனம் பூமியாகிய இந்தப் பூமியிலிருந்தா சொல்ல முடியும்? முடிபாது என்பதாம். (528)

ஆமே அதோமுக மேலே அமுதமாய்த் தாமே யுகாரந் தழைத்தெழுஞ் சோமனும் காமேல் வருகின்ற கற்பக மானது பூமேல் வருகின்ற பொற்கொடி யானதே. 1412

இம் - எனின், குண்டலினி மதிமண்டலம் வரை வியாபித்து, காமருவல்லி போலத் தாவிப் படர்க்து விளங்குதல் நுதலிற்று. இ – ள் : கடம்பாடவியில் அருகின்ற கற்பகமான சத்தியே, மூலாதார நாலி தழ்த் தாமரையில் எழுந்தருளி யிருக்கின்ற சத்தி; பொற கொடியான காமருவலலிக் கொடியாய், கீழ்நோக்கி மலர்ந்துள்ள நாமரை பலராய், அமு தம் பொழிவதாய் உகாரமாகிய சத்தியட்சரத்தில் விளங்கும் சந்திரனும் ஆம் என்றவாறு.

கா – கதம்பலனம். 'கதமபவன வாசினி' என்பது அம்மையின பெயர்களுள் ஒனறு. அன்பர் நிஃதத் வண்ணம் அஃத்தையும் அருளலி எ கற்பகமானது என்ளுர். பூ-மூலாதாரத்துள்ள தாமரை. பொற்கொடி– பொன்னிறமான கொடி. கற்பசம் என்ற தற்கேற்ப அடுத்தப் பொற்கொடியானது என்ளுர். மதிமண்டலம் கீழ் ஃநாககியும். சூரியமண்டலம் மேல் நோககியும் விரிந்த தாமரைபோல்வது ஆதலின், 'அதோமுகம்' என்றருளியது.

பொற்கொடி யாளுடைப் பூசனே செய்திட அக்களி யாகிய ஆங்காரம் போயிடும் மற்கட மாகிய மண்டலந் தன்னுள்ளே பிற்கொடி யாகிய பேதையைக் காணுமே.

1413

இம் - எனின், அம்மையை வழிபட ஆணவம் அகலும் எனபது உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பொற்கொடி போலும் வடிவு உடைய பராசத்தியின் பூசக்ள செய்ய, ஆணவமலமாகிய அகங் காரம் போகும். ஙிலே பெற்ற பெருவெளியாகிய பரா காயத்தில், பீன்னிய கொடிபோறை சத்தியைக் காண லாம் என்றவாறு. அக்களி – அக்களிப்பைத் தருவதாகிய ஆணவம்; களி என்ற காரியத்தின் பெயர் அதன் காரணமாகிய ஆணவத்திற்கப் பெயராயிற்று. ஆங்காரம் - அகங்காரம். மன் – நிலேபெற்ற. கடம் – வெளி. பின் + கொடி திருவைக்தெழுத்தினுள் இரண்டாவதாகிய ' வ ' க ரப் பொருளாகிய சத்த எனலுமாம்.

சத்தி பூசினயால் ஆணவம் அகலும், பராகாயத்தில பராசத்தியைக் காணலாம் என்பது கருத்து. (530)

பேதை யவளுக்குப் பெண்மை அழகாகு**ம்** தாதை யிவளுக்குத் தானுவு மாய்நிற்கும் மாதை யிவளுக்கு மண்ணுந் நிலகமாய்க் சோதையர் சூழக் குவிந்திட**ம்** கானுமே. 1414

இம் - எனின், அம்மையினது அளவிலாற்ற&ல உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் : பேதையாகிய பராசத்திக்கு எல்லாவுயிர் களேயும் பேணும் பெண்டையே அழகாம். இவ் ம்மைக் குச் சுவம் தந்தையுமாய் விளங்கும். மாதாகிய இவ்வம் மைக்கு இம்மண்ணுலகம் திலகமாய், பெண்கள் பலர் சூழ விந்துவாகிய குவிந்த இடத்தையே தமது உறைவிட மாகக் கொண்டு விளங்கும் என்றவாறு.

பெண்மை – பேணுந்தன்மை. அதாவது இயங்குவ நிற்பவான அணேத்தையும் பாதுகாக்கும் தன்மை.

தாணு அவளுக்குத் தாதையுமாய் நிற்கும் என உழ்மைப் பிரித்துக் கூட்டிப் பொருள் காண்க. மண்ணுக்திலகமாய் மாதையிவளுக்கு எனமாற்றி பண்ணுலகத்துள்ளார்க்கே திலகமாய் விளங்கும் மாதா கிய அவளுக்கு எனவும் பொருள் கொள்ளலாம். இப் பொருளில் மண் ஆகுபெயராக மண்ணுலக மாதரை உணர்த்திற்று. மாதை என்பதில் ஐ சாரியை. (531)

குவிந்தனர் சத்திகள் முப்பத் திருவர் நடந்தனர் கன்னிகள் நாலெண்மர் சூழப் பரந்தித ழாகிய பங்கயத் துள்ளே இருந்தனள் கானும் இடம்பல கொண்டே, 1415

இம் - எனின், யந்திரமண்டலத்தில் சத்தி விளங்கு நிலே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள் – சத்திகள் முப்பத்திருவர் கூடியுள்ளனர். கன்னியராகிய அம்முப்பத்திருவர் தூ, பரந்த இதழ்களே யுடைய தாமரையுள்ளே காணப்பெறும் இடங்கள் பலவற்றையும் தமக்கிடமாகக்கொண்டு எழுந்தருளி யிருந்தனள் என்றவாறு.

பங்கயம் என்பது ஆருதாரங்களிலுள்ள தாமரை களே என்பாரும் உளர். நவாக்கரி சக்கரத்தைச் குழ உள்ள பதினுலும் எட்டும் ஆகிய இசழ்களேயுடைய தாமரையைக் குறிப்பதாம். அதில் யோகினி சத்திகள் முப்பத்திருவர் விளங்குகி சுறனர் என்றது மந்திரநூற் கொள்கை. இதகே யந்திரோத்தார விதிகொண்டு பின்னர் விளக்குவாம். (532)

கொண்டங் கிருந்தனர் கூத்தன் ஒளியிணக் கண்டங் கிருந்தனர் காரணத் துள்ளது பண்டை மறைகள் பரந்தெங்குந் தேடிமால் இன்றென் மனத்துளே இல்லடைந் தாளுமே. 14 [ 6 இம் – எனின், அப்மை தனக்கு எளிவந்து அருள் செய்யு முறையினே உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: இவ் சியந்திர ராச'ன மனத்துட்கொண்டு இருந்தவர்களாகிய யோகியர்கள் புருவமத்தியில் கூத தனேயும் ஒளியையும் கண்டிருந்தனராவர். அக்கூத்த னும் ஒளியுமே அண்த்திற்கு பரயகாரண மாக உள்ள தாம்; இவர்களேப் பழைய வேதங்கள் எங்கும் பரந்து தேடும். அத்தகைய தேவி இன்று என்மனத்தை என் றும் வீடாக அடைந்து ஆளும் என்றவாறு

யோகியர் கூத்தனேயும் ஒளியையும் கண்டனர். ஒளி - சத்தி. கூத்தன் - சத்தன். சிவமும் சத்தியுமாம், பரமகாரணமாயுள்ள சிவசத்திகளே யோகியர் மனத்துட் கண்டனர்; வேதங்கள் எங்கும் தேடும்; அவர்கள் என் மனத்தைச் சொந்த வீடாகக்கொண்டு தாமே வந்து அடைந்தனர் எனக்கருணேத்திறம் வியந்தவாறு (533)

இல்லடைந் தானுக்கும் இல்லாத தொன்றில்லே இல்லடைந் தானுக் கிரப்பது தானில்லே இல்லடைந் தானுக் கிமையவர் தாமொவ்வார் இல்லடைந் தானுக்கு இல்லாதில் லானயே. 1417

இம் – எனின். இவ்வண்ணம் இல்லாக அடையப் பெற்ற யோகியாக்கு இல்லாததில‰ எனல் நுதலிற்று.

இ-ள் சிவசத்திகள் தாமே இல்லாக அடைந்து ஆளப்பேற்ருர்க்கு இல்லாத தொன்றும் இல்லே. இரப் பதுமிலலே, அவர்களுக்குத் தேவர்களும் ஒப்பாகார். இடபவாகனத்தையுடைய இறைவனுகிய சிவம் இல் லாதிரார் என்றவாறு. இல்லடைந்தானுக்கு – சிவமும் சத்தியும் யோகியின் மனத்தை இலலா உ அடையப் பெற்றவனுக்கு. இது முன் திருமந்திரத்திற் கூறிய 'இல்லடைந்தாளுமே' என்பதவே அநுவதித்துக் கூறினது. ஆன் ஐ இல்லாதது இல் – சிவம் இல்லேயாதல் இல்லேயாம். (034)

ஆணே மயக்கும் அறுபத்து நாற்றறி ஆணே யிருக்கும் அறுபத்து நாலொளி ஆணே யிருக்கும் அறுபத்து நாலறை ஆணேயுங் கோடும் அறுபத்து நாலிலே.

1418

இம் – எனின், உச்சிக்குமேல் அறுபத்து **நான்கு** கிரணங்களும் அவற்றில் சிவமும் சத்தீயும் விளங்குதலும் உணர்த்துதல் நுதலிற்று.

இ – ள்: அறுபத்துநான்த கிரணங்கள் ஆன்மா வுடன் கலந்துள்ளது; உவ்வறுபத்துநான்கு ஒளியாகிய கிரணங்களிலும் உள்ளோளியாகச் சி வம் விளங்கும்? அச்சிவம் நவாக்கரி சக்கரமாகி அறுபத்துநாலறைகளி லும் இருக்கும்; சுழிவடிவாய பிரணவமும், கோடாகிய நாதமும் அவ்வறுபத்துநான்கு கிரணங்களிலும் விளங்கும் என்றவாறு.

அறுபத்துநால் தறி - அறுபத்துநான்கு தறிவடிவான கிரணங்கள். தறி - தடி, கிரணங்கள் மேஞேக்கித் தறி போல் விரிதலின் தறி என்கிருர். ஆன் - பசு; ஆன்மா. அறுபத்து நான்கு தறிகளும் பசுவாகிய ஆன்மாவைக் கலந்து பிரமரந்திரத்திற்கு மேல் வெளிப்பட்டு விரிந்து விளங்கும் என்பதாம். அவ்வொளியுள் ஆனேறும் ஐயாகிய சிவம் எழுக் தருளியிருக்கும் என்பதை அறுபத்து கால் ஒளி ஆன் ஐ இருக்கும் என்றருளிய வாறு.

அவ்வறு பத்துநாலு கதிர்களே அறுபத்து நான்கு அறைகளேயுடைய சக்கரமுமாம் என்பது குறிப்பித்த வாறு. எட்டு வரைகளின்மேல் எட்டு வரை கிடந்து அறுபத்து நான்கு அறைகளாக்கிச் சக்கரம் வரைதலே உணர்த்தியது.

ஆணயும் கோடும் – ஆணவடிவான பிரணவமும், கோட்டு வடிவான நாதமும் என்பது, சிவமும் மூலாதா ரத்திலிருந்து அதீதம்வரை பரவியுள்ள நாதமும் அந்த அறுபத்து நாலிலே ஆம் என்பது. (535)

> திருமந்திரம் நான்காந்தந்திரம் பஞ்சாக்ஷரதீபம் என்னும் உரையுடன் முற்றிற்று.



## செய்யுள் முதற்குறிப்பு **அகராதி**

**p+œ+œ+œ+**d

## நான்காம் தக்திரம் \*\*\*\*\*\*\*

## [ பக்கஎண் ]

| a                      |     |                             |     |
|------------------------|-----|-----------------------------|-----|
| அகாரமுயிரே             | 8.7 | அப்பதுவாக                   | 346 |
| <b>அகா</b> ரவுகார      | 54  | அமர்ந் <i>தஅர</i>           | 34  |
| அஞ்சிட்ட               | 141 | அமலம்பதி                    | 11  |
| <b>அஞ்சுக</b> அஞ்      | 87  | அமுதமதாக                    | 450 |
| அஞ்சுள ஆண்             | 84  | அம்பன்ன                     | 240 |
| <b>அஞ்</b> செழுத் தால் | 40  | அம்புயநீலம்                 | 111 |
| , ,                    | 71  | அம்மனேயம                    | 339 |
| அஞ்சொல்                | 205 | அப் முதல்                   | 347 |
| அடுக்குந்தாம           | 237 | அம்மையும்                   | 340 |
| அடைந் 🕏 டும்           | 393 | <b>அர சு</b> ர என்          | 30  |
| அடைவினில்              | 34  | ஆருவினில்                   | 64  |
| அண்டத்தி               | 415 | வருள்பெற்ற                  | 175 |
| அண்டமுத                | 303 | அவளே யறியா                  | 161 |
| -அண்ணல்                | 38  | 201291-B                    | 39  |
| <b>அதுவா</b> ம்        | 35  | வவ்வியல் ப <i>ாய</i>        | 46  |
| அதுவிது                | 247 | அவ்வினமுன்                  | 351 |
|                        | 278 | _வவ்வண் டு                  | 40  |
| ••                     | 320 | <sub>அவ்</sub> வென <i>ற</i> | 57  |
| அத்திசை                | 42  | <sub>கவ்</sub> வொ <b>டு</b> | 62  |
| <b>அந்தநடுவி</b> ர     | 191 | ுனர் தேன்                   | 219 |
| அந்தப்பதி              | 181 | ு.அபெயாதை                   | 168 |
| அற்றப்பத்              |     | A & BUD &                   | 370 |
| அந்தமில்லா             | 137 | அறிந்திடு அரு               | 405 |
| அந்தமுமீறு             | 349 | அறுந்தும்                   | •   |

| அறிந்திடு . ஆதி              | 3 <b>64</b> | ஆமேபொன்                 | 5            |
|------------------------------|-------------|-------------------------|--------------|
| அறிநத்டு ஐய                  | 346         | ஆமேவப்பூண்              | 373          |
| அறிந்திடுவார்                | <b>394</b>  | ஆமேயதோ                  | 452          |
| அறிவருஞான                    | 115         | ஆம்மயனே த்து            | 402          |
| அறிவார்                      | 162         | ஆமேயெழுத்               | 378          |
| அறிவான                       | 227         | ஆமையொன்                 | 300          |
| அற்றவிடத்                    | <b>5</b> 5  | ஆயிழையா                 | 311          |
| அன்புடனே                     | 112         | ஆயுஞ்சிவா ய             | 33           |
| அன் றிருகை                   | 435         | ஆயும் டுவும             | 326          |
| ஆகாசவக்கர                    | 346         | ஆருமுரைசே               | 3 <b>7</b> 9 |
| ஆகியகோ த                     | 315         | ஆருயிராயும்             | 206          |
| ஆகின் றசக்கர                 | 50          | ஆரே திருவின்            | <b>29</b> 5  |
| ஆகின் றசந்தன                 | 42]         | ஆலமுண்டு                | 304          |
| ஆகின் றநாள்                  | 310         | ஆல்யமாக                 | <i>3</i> i   |
| ஆகின் றபா த                  | 46          | ஆலிக்கும்               | 257          |
| ஆகிள் றம <b>்</b>            | 430         | ஆவினமான                 | 350          |
| ஆகின் றமூல                   | 430         | ஆவின்கி <b>ழத்தி</b>    | 216          |
| ஆகின் றமூவ                   | 181         | ஆறியிருந்த              | 23 2         |
| ஆங்குவட                      | 108         | ஆறிருபத்து              | 376          |
| ஆணேயமாய்                     | 224         | ஆறெட்டெழு               | 37           |
| ஆதியஞ்திய                    | 209         | ஆறெழுத்தா               | 101          |
| <b>3</b> 59,200,500          | 218         | ஆறெழுத்தோ               | 66           |
| ஆதியஞ்தியு                   | 215         | ஆன ந்தமுன் று           | 9            |
| ஆத்சுயிரவி                   | 198         | ஆனந்தமொ                 | 24           |
| ஆதின்தமிகுத்                 | 172         | ஆனவராக                  | 176          |
| ஆ மதுவங்கியு                 | 314         | ஆணமை <b>க்கு</b> ம்     | 457          |
| ஆமத்தினிதிரு                 | 80          | இடங் <i>கொ</i> ண்       | 129          |
|                              | 306         | இட்டவிதழ்               | 384          |
| ஆமயன் சதா                    | 30 <i>2</i> | இணேயார்                 | 14           |
| வான் மாவா                    | 328         | இதுவப்பெரு              | 266          |
| (2.nÆ 65!) 91 <del>9</del> 9 | 407<br>8    | இந்துவினின்<br>இபறுமிம் | 282<br>36    |
| வமேசிவங்க                    | O           | இ வ இரப்பட              | 0 9          |

| இயைந்தனன்                | 79           | உண்டோர்              | 445          |
|--------------------------|--------------|----------------------|--------------|
| 1.                       | 2:0          | <b>உண்</b> ணு மரு ந் | 74           |
| இரவு ( பகலும்            | 228          | உத்தமன்              | 147          |
| இராகியுட்                | 352          | உபாயம்               | 204          |
| இருக்கின்ற               | 16           | உருவம்பல             | 335          |
| இருந்தவிச்               | 439          | <b>உ</b> ரை த் ச ந   | 192          |
| இருந் <i>த</i> வில்      | 28           | உ <i>ரை த்</i> திடு  | 122          |
| 88(C) 22                 | 31           | உள்ள தி தய           | 211          |
| <br>இருந்தனர்            | 424          | உள்ள த்தினு          | 276          |
| இருந்தனன்                | 209          | உள் ளொளி             | <b>29</b> 0  |
| ٠٠ <b>ح</b> ر حر دن روع  | 240          | உறங்குமள             | 204          |
|                          | 277          | உறைபதி               | 248          |
| <b>,</b> '               | 285          | உற்றிடமெல்           | 411          |
| ,.<br>இருளதுசத்          | 214          | உள்ளிட்ட             | 352          |
| இருளும்வெளி              | 116          | எடுக்கின்ற           | 136          |
| இல்லடைந் <i>தா</i>       | 456          | எடுத் தவக்           | 125          |
| இனிய தெ <b>ன்</b>        | 202          | எட்டா இய             | 383          |
| இன்பக்கலவி               | 221          | <b>எட்</b> டினில்    | 103          |
| குறது தான்<br>சுறது தான் | 283          | எட்டு நிஃல           | O E.         |
| உகங்கன் ட                | 151          | எட்டுமிரண்           | 94           |
| உகந் <i>தன</i> ன்        | 439          | எட்டுவரை             | 95           |
| உகந்துநின்<br>உகந்துநின் | 258          | என்னமர்              | 443          |
| உச்சியம்போ<br>உச்சியம்போ | 108          | எண்ணு க்கரு          | 109          |
| உடையவன்                  | 233          | எந்தைபிரா            | 1 <b>31</b>  |
| <b>உ</b> ணர் ந் திரு     | 425          | எய்திடனாகு           | 299          |
| <b>உ</b> ணர் ந் திலர்    | 219          | எய்திவழிப்           | 1/3          |
| உணர்ந்துட                | 167          | எழுத்தவை             | 348          |
| உணர் ந்துல               | 265          | என் றங்கிரு          | 449          |
|                          | 313          | என்றுமெழு            | 324          |
| உணர்ந்தெழு               |              |                      | 222          |
| • •                      | 380          | என்ன மை              | 3 <b>8</b> 2 |
| உணர் ந்தொ                | 237          | ஏகபரா                | 171          |
| உண்டில்லே                | 1 <b>6</b> 9 | ஏடங்ள <sup>க</sup>   |              |

| ஏதுப்பேல                            | 384            | கண் டெ <b>ன்</b>                 | 262         |
|-------------------------------------|----------------|----------------------------------|-------------|
| <b>ஏந்திழை</b> யா                   | 292            | கன்டை முந்                       | 100         |
| ஏய்ந்தம <b>ர</b>                    | 419            | கண்ணுடை                          | 261         |
| ஏய்ந்தவரி                           | 109            | 0,000                            | 432         |
| ஏ <i>நெதய்</i><br>ஏ <i>ரொளியுள்</i> | 342            | கரணவிறளி                         | 106         |
| ஏழ்சயிரமா<br>-                      | 15             | கரண்டு தைய<br>கருத்து நூ         | 299         |
| •                                   | 75             | கருத்து ந<br>கலம்திரு            | 146         |
| ஐந்தின்பெரு<br>ஆர் தின்பெரு         | 85             | கலம் தரு<br>கல <b>ந்</b> து நின் | 307         |
| ஐந்துகலேயி                          | 71             | . •                              | 416         |
| ஐம்பதெழுத்                          | · <del>-</del> | கலப்பறியார்<br>- 2 2             | 208         |
| ஐ <b>ம்முதலா</b> க                  | 397            | <i>கவேத்தவே</i>                  | 43          |
| ஒத்தடங்கு                           | 167            | கல்லொளி                          | 213         |
| ஒளிக்கும்                           | 404            | தன்னியுங்                        | 262         |
| ஒ <b>ளி</b> யது                     | 406            | கன் னியொ <b>ளி</b>               | 408         |
| ஒன் றியசக்                          | 418            | காணலுமா                          | 194         |
| ஒன் நிரண்                           | 26             | <b>க</b> ாணுமிரு தய              | 194         |
| ஒங்காரமுந்தி                        | 118            | கா ணும்பல                        | 377         |
| ஓங்கா ரி                            | 17 <b>7</b>    | <b>கா</b> ணும் பொரு              | 37 ·<br>191 |
| <sub>ஒ</sub> தியநந்தி               | 185            | காரணமந்                          | 436         |
| ஓதிய வெண்                           | 216            | கா ரணிசத்                        | 355         |
| <sub>ஓது</sub> மெழுத்               | <b>6</b> 8     | கா ரொளி                          | -           |
| ஓமென்றெழு                           | 49             | கா வரைமுக்                       | 367         |
| ஓரிலி து <sup>வே</sup>              | 382            | கா வவி ெய                        | 308         |
| ஓரெழுத் <i>தா</i><br>ஓசெ            | 2              | கா 2ல நடுவு ற                    | 60          |
| ஓரைப்பதின்                          | 322            | குண்டேலக்                        | 159         |
| க்கரா தி                            | 381            | குத் <b>துமு</b> லே              | <b>25</b> 9 |
| கடந்த <mark>வ</mark> ன்             | 744            | குப்பக்கனி                       | . 220       |
| கும்<br>கண்டஇ <sup>ச்</sup>         | 398            | குலாவிய                          | 207         |
| 9 6001 C 201                        | 438            | குவிந் <i>தனர்</i>               | 455         |
| கண் டசிலம்                          | 189            | குறை <i>வ து</i>                 | 377         |
| கண்டிடுசக்<br>கண்டிடுசக்            | 354            | கூடமுக்கூட                       | 125         |
|                                     | 391            | சுடியதம                          | 367<br>92   |
| கண்டு டுகாள்<br>கண்டுகொள்           | 395            | கூடிய <b>ெவ</b> ட்               | 34          |
| <b>→</b> =: -                       |                |                                  |             |

| <b>கூ</b> த் <b>த</b> ீன க் | 41                  | சிகாரவகார                    | 89                  |
|-----------------------------|---------------------|------------------------------|---------------------|
| கூத்தேசிவா                  | 26                  | சிகை நின் ற                  | 194                 |
| கூபத்துச்                   | 442                 | சித்தையி <b>ல்</b>           | <b>2</b> 9 <b>6</b> |
| கூரியகண் ணி                 | 275                 | <b>சி</b> ந்தையினுள்         | 231                 |
| கூவியசீவன்                  | 196                 | ,.                           | 423                 |
| கூறியசக்                    | 36 <b>5</b>         | சிவமுதல்                     | 98                  |
| கூறுமினெட்                  | <b>3</b> 9 <b>6</b> | சி <b>வா</b> ய்வொ            | 88                  |
| கேடிலிசத்தி                 | 450                 | சீவிப்ப <b>தன்</b>           | 387                 |
| கேடில்லே                    | 411                 | சுத்தவம்                     | 160                 |
| கையதுவாறு                   | <b>3</b> 73         | சூக்கும                      | 24                  |
| கொங்கீன்ற                   | 273                 | <b>சூடிடுமங்கு</b> ச         | 301                 |
| கொடியதிரே                   | 291                 | <b>சூடுமிளம்பி</b>           | <b>30</b> 3         |
| கொடியாறு                    | 148                 | சூலங்கபால                    | 186                 |
| கொண்டஇக்                    | 124                 | ்<br>சூல <b>த்த</b> லே       | <b>3</b> 5          |
| <b>கொண் ட</b> இச்           | 52                  | <b>சூல</b> ந்தண்             | 443                 |
| கொண்ட <u>இ</u> ம்           | 367                 | <i>சூழ்ந்தெ</i> ழு           | <b>4</b> 31,        |
| கொ <b>ஸ் டக</b> ன           | 421                 | செய்புபொன்                   | 19                  |
| கொண்டங்கிரு                 | 455                 | செய்ய <b>தி</b> ரு           | <b>38</b> 6         |
| <i>கொண்டன</i> ள்            | 200                 | சேர் ந் தகலே                 | 143                 |
| கொம்பணே                     | 164                 | சேர்ந்தவர்                   | 406                 |
| கோலக்குழலி                  | 199                 | சேவடிசேர                     | <b>39</b> 6         |
| ச டங்கது                    | 287                 | சேவிக்குமந்                  | <b>6</b> 3          |
| சட்கோ <i>ண</i> ம்           | 384                 | சொல்லவெ <b>ர</b>             | <b>26</b> 0         |
| ச <i>த்</i> தியினேடு        | 322                 | சொல்லிய                      | <b>34</b> 3         |
| சத்தியும்நானு               | 319                 | சொல்லும்                     | <b>2</b> 3          |
| கத்தியென்                   | 29 <b>4</b>         | சௌமுதலவ்                     | <b>38</b> 9         |
| சமா தி செய்                 | 297                 | ஞாலமதாக                      | <b>34</b> 5         |
| சன்மார்க்க                  | 319                 | தக்கபராவி                    | 270                 |
| சாங்கமதாக                   | 112                 | தரா தலமூலே                   | 7                   |
| சா தனே நா லு                | <b>1</b> 5 <i>3</i> | தரி <i>த்</i> தி <b>ருந்</b> | <b>2</b> 50         |
| சாம்பவிமண்                  | 375                 | தருவழியாகி                   | 425                 |
| சா ற்றியவே த                | 198                 | தல் உனுமாய்                  | 13                  |

|                                     | 0            |                                          | <b>26</b> 0            |
|-------------------------------------|--------------|------------------------------------------|------------------------|
| <b>த</b> வேவிதட                     | 166          | தானேயிரு                                 | 44                     |
| தனமதுவா                             | 429          | தானேயெழுகுண                              | 226                    |
| <b>தனி நாய</b> கன்                  | 3 <i>38</i>  | தானே <b>ெ</b> முந் <sup>த</sup>          | 418                    |
| <b>தன்</b> னுளுமா                   | 407          | .,,                                      | 414                    |
| <b>த</b> ாங்கிய நா பி               | 434          | தானே வெளி                                | 28                     |
| <b>தா</b> ங்கியுல                   | 3 <b>3 0</b> | தா னென் றி                               | : 56                   |
| தான டவமா                            | 5            | திரிபு <b>ரை</b>                         | 323                    |
| <b>தா</b> மக்குழலி                  | 193          | திருந் <i>து</i> சில                     | 20                     |
| த்சமே லுறை                          | 235          | <b>திருவ</b> ம்பல                        | 3 <b>67</b>            |
| <b>தா</b> ரகையாக                    | 354          | தெளிந்திடு                               | 120                    |
| தாரத்தினுள்                         | 448          | தெளிவரு நா                               | 184                    |
| தாரமுமாகு                           | 274          | தென் என்                                 | 16 <del>4</del>        |
| தார்டேல்<br>தார்டேல்                | 223          | தேர் ந்தெ <u>ம</u> ு                     | -                      |
| தா: (Ct)<br>தோளித்தவம்              | 246          | தேவருரை                                  | 4<br>201               |
| தா <b>எனி</b>                       | 1 <i>58</i>  | தையல்நல்                                 | 334                    |
| <b>தாளவ</b> ோ<br><b>தாள தி</b> னுள் | 410          | தொடங்கியுல                               | 33 <del>4</del><br>245 |
|                                     | 440          | தொடியார்                                 | 171                    |
| e;<br>                              | 403          | தோத்திரஞ்                                | 387                    |
| தாளதுகிரீம்                         | 317          | தோற்போர்                                 | 325                    |
| <b>தான</b> ந்தமே<br>்               | 95           | தோன் றிடும்                              | 83                     |
| தானவர்                              | 117          | நகாரமகார                                 |                        |
| தானவஞக                              | 157          | நடந் <i>தது</i> வும்                     | 236                    |
| <i>தாளுஅ</i> மை<br>                 | 268          | த <b>டந்த</b> வயி                        | 372                    |
| தானுவா                              | 316          | த <b>ட</b> ந்திடுநா                      | 399                    |
| தானிகழ்                             | 162          | நடந்திடும்                               | 39 <i>3</i>            |
| <b>தானெ</b> ங்குள                   | 102          | தடற்து.கு—<br>நடமிரண்                    | 18                     |
| ••                                  | 40 L         | நண்ணும்பி <i>ற</i>                       | 113                    |
| தானே கழறி                           | 178          |                                          | 119                    |
| ஈ ஈ சேன் <i>கலே</i> வ்              | 13           | நமவ துவா<br>நம்முதலவ்                    | 103                    |
| தானே தனக்கு<br>தானே                 | 17           | நம்முதலை<br>நம்முதலோ                     | 90                     |
| _                                   | 6            | நம்மு <b>த</b> னே.<br>நலந் <i>த</i> ருஞா | 391<br>157             |
| தானேபரஞ்<br>- எனேயளித்              | 42           | நல்கு ந் <b>திரி</b>                     | 101                    |
|                                     |              |                                          |                        |

| நல்லதென் <i>ரு</i>                | 127 | நின் ற <b>ெவ</b> ழு        | 51  |
|-----------------------------------|-----|----------------------------|-----|
| நல்லெ <b>ர</b> ளி                 | 133 | ,,                         |     |
| ந <b>ல</b> குண்ட                  | 122 | நின் றனள்                  | 312 |
| ந <b>ெ</b> மூஞ்சி <b>வ</b>        | 91  | •                          | 325 |
| ந <b>வரக்</b> கரி                 | 388 | நி <b>ன்</b> றுள <b>வ</b>  | 170 |
| று வால்கள்                        | 390 | நின் றிடுமேழு              | 409 |
| நவிலும்<br>நவிலும்                | 242 | நின் றிடுமேழ்              | 413 |
| நவிற்று ந <b>ன்</b>               | 329 | நின் றிடுவிந்து            | 353 |
| நற்சுடராகு<br>-                   | 126 | நீரிலெழுத்                 | 58  |
| ந <b>ண் ம</b> ணி                  | 446 | நீர் <b>ப</b> ணி           | 394 |
| நா ட <b>றிமண்</b>                 | 375 | து <b>ண்</b> ண றி          | 318 |
| நாடியக <b>ண்</b>                  | 203 | தெறிய <b>துவா</b>          | 327 |
| நாடும்பிரண                        | 33  | நேர் <b>த</b> ரும் த்      | 392 |
| நாகும்பேர்ண்<br>நாதனுநா <b>ல்</b> | 310 | பகையில் <b>லே</b>          | 378 |
| நா தனுநா <b>க</b><br>நாலாமெழு     | 78  |                            | 400 |
| நாலி தழா நில்<br>நாலி தழா நில்    | 249 | பச்சையிவ                   | 440 |
| நால தழா நல<br>நாகேந்திட           | 376 | படுவதிரண்                  | 10  |
| நால்முதுட<br>நாவியின்             | 61  | பட்டம்பரிசே                | 81  |
| நாவுக்குநோ                        | 435 | பட்டனமா                    | 97  |
| நாவுக்குற்.<br>நிலா <b>மயமா</b>   | 306 | பண்ணிய                     | 420 |
| நி <b>ண</b> த்திடு                | 392 | பத்திட்டங்                 | 138 |
| நின் றஅரச                         | 105 | <b>ப</b> த்துமுகமு         | 275 |
| நின் றஇக்                         | 135 | ப <b>ரந்தகரம்</b>          | 427 |
| நின் றஇச்                         | 437 | பரந்ததுமந்                 | 47  |
| د روی کیم ۲۰۰۰ رو <b>ر</b>        | 444 | <b>ப</b> ரந்தி <b>ருந்</b> | 428 |
| <b>நி</b> ன் றதிரி                | 159 | பரமாய                      | 50  |
| <b>நின்</b> றதுசக்                | 52  | பராசத்தி                   | 163 |
| <b>நி</b> ன் றதுபுந் <b>தி</b>    | 451 | •                          | 264 |
| <b>நி</b> ன் றதுவ <b>ண்</b>       | 356 | பன்மனி                     | 187 |
| நின் றபரா                         | 230 | பன்னிரண்                   | 179 |
| நின் றவலி                         | 197 | பாகம்பரா                   | 309 |
| நின் றவள்                         | 166 | பாசமதாகிய                  | 432 |
|                                   |     |                            |     |

| <b>ப</b> ார்க்கலும <b>ா</b>      | 36 <i>3</i>         | போற்றி வென்               | 241         |
|----------------------------------|---------------------|---------------------------|-------------|
| <b>பார்</b> த்தி <b>டம்</b>      | 15 <b>0</b>         | போற்றகின்                 | !           |
| <b>ப</b> ார்ப்பதி                | 139                 | <b>ம</b> கா ர நடு         | 32          |
| <b>ப</b> ாலனுமா                  | 229                 | மங்கையும்                 | 286         |
| <b>ப</b> ாவித்திரு <b>க்</b>     | 287                 | மட்டவ <u>ி</u> ழ்         | 30          |
| பிதற்றிக்                        | 211                 | மணிமுடி                   | 428         |
| பிரிவி <b>ன் றி</b>              | 276                 | மண்டலத்து                 | 433         |
| புகையில்லே                       | 405                 | மண்ணிலெழு                 | 4.18        |
| புண்ணிய                          | 18 <i>3</i>         | மதித்திடும்               | 36 <b>5</b> |
| புண்ணியவ <b>ா</b>                | 101                 | மந்திரஞ்சக்கர             | 361         |
| புண்ணியனு                        | 403                 | மத்திர ம                  | 6 <b>2</b>  |
| புரிந்தருள்                      | 277                 | மருவுஞ்சி <b>வா</b>       | 8 <b>6</b>  |
| புனேயவஸ்                         | 243                 | மரு <b>வொ</b> த் <b>த</b> | 231         |
| பூச <b>ீனக</b> ந்த               | 189                 | மறை <b>யவ</b>             | 45          |
| பூச <i>னேச்ச</i> த்              | 447                 | மா <b>ட்</b> டியகுண்      | 132         |
| பூசனே செய்ய                      | <i>372</i>          | மா தன <b>மாக</b>          | 149         |
| பூசிக்கு <b>ம்</b>               | 386                 | மா து நல்ல <b>ா</b>       | 251         |
| பூரித் <b>த</b> பூ               | 18 <b>8</b>         | மாமாயை                    | 155         |
| <sub>துத்தத்</sub><br>பெண்ணெரு   | 254                 | மாயம்புணர்                | 336         |
| பெற்ளுள்                         | <i>33</i> 8         | 2 ங்கக் ந் <b>ாவ</b>      | 318         |
| பேசியம <del>ந்</del>             | 196                 | முக்கணன்                  | 130         |
| பேச்சற்ற<br>பேச்சற்ற             | <i>256</i>          | முச்ச <i>துர</i> த்       | 239         |
| பேதையவளுக்                       | 454                 | முத்தநற்                  | 142         |
| பே <i>ரொளி</i><br>பே <i>ரொளி</i> | 426                 | முத்தி <b>ரை</b>          | 271<br>289  |
| <sub>பேர்</sub> பெற்ற            | <i>36</i>           | முத்துவதன                 | 289<br>279  |
| பேறுடையா                         | 39 <b>5</b>         | மூன் றுள                  | 279<br>145  |
| <sub>பைந்தொடி</sub>              | <b>2</b> 3 <b>5</b> | மெய்கண் ட                 | 410         |
| பொற்கொடி                         | 33 <b>2</b>         | மெய்ப்பொரு                | 245         |
| • حم ٠٠٠٠                        | 453                 | மெல்லிசை                  | 399         |
| பொற்பாதங்                        | <i>22</i><br>21     | மெல்லியலா<br>மெல்லியல்    | 186         |
| ி. பா <i>ன்</i> (வில்)           | 164                 | மே <i>தா</i> தி           | 174         |
| ு கஞ்செய்                        |                     | ٠ ٠٠٠ سے                  |             |

## 

| பேலறிந் <i>து</i> | 123 | விரிந்தது            | 359       |
|-------------------|-----|----------------------|-----------|
| <b>மே</b> லா மரு  | 305 | விரையது              | 360       |
| மேல்வரும்         | 344 | விளக்கொளி            | 413       |
| பேவியசக்          | 384 | விளங்கிடுமே          | 414       |
| மேவியமண்          | 289 | விளங்கிடு <b>வ</b> ர | 451       |
| மே னியிரண்        | 25  | விளங் கொளி           | 332       |
| யோகநற்            | 267 | விளே ந் த            | 360       |
| வணங்கிடுந்        | 401 | வினேகடிந்            | 217       |
| வந்தடிபோற்        | 329 | வின்னுவி             | 128       |
| வந்திடும்         | 350 | வீ சமிரண்            | 357       |
| வருத்தமிர         | 195 | வீழ்ந்தெழ            | 72        |
| வழுத்திடு         | 398 | வெளிப்படு            | 200       |
| வன்னிமெ மு        | 343 | வெளியிலி             | <b>53</b> |
| <b>வா</b> யுபனமு  | 273 | மெள்ள <b>டை</b>      | 252       |
| வாறேசதா           | 10  | வென் <b>றிட</b> லா   | 321       |
| வாறேசிவா          | 20  | வேண்டார்             | 114       |
| விண்ணமர்          | 441 | வேண்டிய              | 374       |
| <b>வித்</b> தாஞ்  | 99  | வேயெனதோ              | 202       |
| வி ந்துவிலு       | 70  | வேரெழுத்             | 76        |
| விந்துவும்        | 66  | வைத்தபொரு            | 165       |
|                   | 357 | வைத் <b>தி</b> டும்  | 422       |
| விரிந்தவெழு       | 345 | • •                  |           |



;

திருக்கயிலாய பரமபரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்துமூன்குவது குரு மகாசந்நிதானம் சிவமயம்

Bor3 kwè Genongi !

நீகமும் திருவன்*ளுவர் - ஆண்டு* 2027 *மெப்கண்டார் - ஆண்டு 773 புவ — ஆண்*டு தை மாதம் 4-ஆம் நான் (18 -- 1--96) வியாழக்கிழமை முதல் 13-ஆம் நாள் சீர் வளர் சீர் சிவப்பிரகாச தேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் அவர்கள் திருவுனப்பாங்கின் வண்ணம்

திருநாவுக்கரசு நாயனர் அருளிய தேவாரச் சிந்தனே விரிவுரைகள் அருள்திரு நமசிவாயமுர்த்திகள் மகரத்தலோள் குருபூசை விழா சிறப்பாக நடைபெறும் விழா நாட்களில் ஆகீனர் குடுமுகல்வர்

(27.-1.-96) கணிக்கிழமை வரை

கஃஸ்சிகழ்ச்சிகள் அடிபலவாணர் கஸ்யரங்கத்திலும் நிகழும். வேணுவெனலிங்க வூலாசத்திலும் (ிகாஹமண்டைபம்)

அன்பர்கள் அவேவரும் கலந்துகொண்கு குருவருளும் திருவருளும் பெற்று 27—1—96 கணிக்கிழமையன்று குருபூசை நிகழ்வுறும்.

இங்ஙன ம், இன்புற விரும்புகின்றேன். தருவாவடுதுறை }

காறுபாறு - வைத்தியநாதத் தம்பிரசன்

96-1-01

Be the unit 8 · 00 — 8 · 30

'' அபிழ்மலை இன்னிசைப் பண்மணி'' கொடியேற்றம்

அதமுறை விண்ணப்பம் :

கோட்டப் பொறியாளர், 'அதாலே தொடர்புத்துறை, கும்பகோணர் புலவர் தவத்திகு சாயியுநாநந் நம்பிரான் சுவாமிகள். மால மணி 5 - 30 தகு. டி. எம். சயாபதி ஒதுவார், 6-40 S. biniumonai, சித்தாந்த ரத்தினர், திருவா வடுத்தறை திரு**வா**வடுதிறை

6 - 30

வரவேற்புரை

சிறப்புரை :

अ. जा. गंबाजानामां, M. A., M. Ed., 2 - 00

சொற்பொழிவு :

பேராசிரியர். ஆதின சைவ சித்தாந்த நேர்முகப் பயிற்சி மையம். .

" வரலாற்று அகச் செய்தகள்

புலவர் திகு. பா. மகாவிங்கழ், நூலகர். சரசுவதி மகால், திருவாவடுதுறை. 8 - 15 8 - 30 நாத்சுவர் இன்னிகை: நாட்டிய விசாரத், நாத்சுவர் குழலிசைக் கவூஞர்.

கீஸ் நிகழ்ச்சி - இரவு மணி 8 - 30

குருமர்பு வாழ்த்து

மகிழ்வுரை :

T. A. P. ரவிசங்கர் குழுவினர், திருக்கழுக்குன்றம்.

| 19—1—96 | 18 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 |
|---------|-------------------------------------------|
|---------|-------------------------------------------|

**தி**ருமுமைக் கல<sub>்</sub> நிதி ഥൻക ശണ്ട് 5 - 30 திருமுறை விண்ணப்பம் :

திருமுறைப் பணியசளர், அருன்மிகு மாயூரநாத சுவர்மி திருக்கோயில், *திரு.* சொக்கலிங்க ஓதுவார்,

டயிலாடுதுறை.

6 - 30

வரவேற்பரை :

**மாவட்ட சமூ**க நலத்துறை அலுவவர், தஞ்சாஆர். *§ ७७९* माकोशम्, திருவாவடுதுறை.

6 - 40

சிறப்புரை :

*தலத்திரு.* காசி விசுவநாதந் தம்பிரான் சுவாமிகள்,

பேராசிரியர், ஆதன சைவ சித்தாந்த நேர்முகப் பயிற்சி மையம். த்கு. **மு. பா**லவழ்வேல், M. A., M. Ed., M. Phil., ் சித்தாந்த ரத்தினம்

சொற்பொழிவு :

7

மகிழ்வுரை :

• இறைவன் பேரரு**ள் தி**றம்

மேலாளர், அடுள்மிகு மாயூரநாதசுவாமி திருக்கோயீல். 8 - 15 \$ 6. F. Davil, B. Sc..

பயிலாடு திறை, 8 - 30 பேராசிரியர், அரசு கல்லூரி - திருவையோறு.

வயகின் இன்னிசுச

8 - 30

கமே நிகழ்ச்சி - இரவுமணி

குருமர்பு வாழ்த்து

ஆச்சான்புரம் திரு. S. வெ**ங்க**டேசன் & செல்வி N. சாரநா குழுவினர் THE CANAGE STOCK

S.G. u. roungs Eystaft, 20 - 1 - 96• தேவோர இசைமணி ∵ unten u confl 5 - 30 தந்தன் வின்னப்பம் : ழுக்கும் திருநாள்

அருள்மிக மகாவிங்கசுலாமி திருக்கோயில். திருவிடைமெருதூர். புலவர் தலத்திரு. சுயம்புநாதத் நம்பிரான் சுலாமிகள் திருமுறைப் பணியாளர்,

திரு. சேது. ஆறுமுகர், B. A., B. T.,

திருவாவடுதூறை.

6 - 30

வரவேற்புரை

சிறப்புரை :

மு வட்டக் கல்வித்து கூற அலுலவர். தஞ்சை,

A. G. G. Grannstiff of M. A., B. Ed., ் சித்தாந்த ரத்தினார்."

சொற்போழிவு :

பேராசிரியர். ஆதீன சைவசித்தாந்த நேர்முகப் பயிற்சி லையம்.

் திருவைந்தெழுத்துப் பெருவம

திரு. **க. முருகையன்**, M. A., M. Ed.,

8 - 15

மகிழ்வுரை :

தலேலை ஆகிரியர்,

ஆதீனர் நடுநிலேப் பள்ளி, திருவிடைமருதூர்.

கீவாரிநேட் இன்னிமை 8 - 30

கலே நிகழ்ச்சி இரவு மணி

குருமைப் வாழ்த்து :

தஞ்சை திரு. T. R. யாலந்ருஷ்லான் தழுவினர்

| ஞா <b>பிற்றுக்கிழகை</b> ம |  |
|---------------------------|--|
| 21 - 1 - 96               |  |

நான்காம் திருநாள்

அருமுறை விண்ணப்பம் :

**ന**ദ്ധാ മങ്ങി

வரவேற்புரை

சிறப்புரை :

அருள்மிகு வீழிநாதசுவாமி திருக்கோயில், திருவீழிமிழலே. ड्ळडंडी ७. कार्ट श्रीक्यामाकु माणामको मधाप्तिको, *§ ७* । ॥ जिल्ला क्रिया । திருமுடைறப் பணியாள**ர்**, திருவாவடுதுறை. 5 - 30 6 - 30

டாக்டர் திடு. கா. மீனிடீரிகுந்தார், M. A., M. Ed., Ph. D., மாகுட்ட வரு செய் அதுவைள். நாகை மாவட்டம். முன்னுள் சுல்லூரிக் கல்ஸி இயக்கு நர், வெள்ளக்கிணறு, கோவை.

சொற்பொழிவு :

திரு B. சுப்பையா, B. A.,

*திரு.* ஆத். முருகவேள், M. A , ஆதினப்புஃவர், நிருச்சி 8 - 30

குருமர்பு வாழ்த்து :

மகிழ்வுரை :

ប្រាំទិ លាព្រធ់នេល់ :

் உபதேச நொழ்கள்

பூசை நிறைவில் மகாவித்துவான் மீஞட்சிசுந்தாம் பிள்ளோ அவைர்கள் நினேவுப் பரிக வழங்கக். பெறுபவர்; நிரு. கா. மீ**ருட்சிகந்தரம் அவர்கள்**, அண்மையில் த்ருக்குடமுழுக்கு நிகழவுள்ள 9-நிருக்கோயில்களுக்கு புனித கங்கை நீரம் அஷ்டபந்தன மருந்தும் வழங்கியருளல். 9 · 00

*பிரிவுறையாளர், அண்ணுமவேப் ப*ல்கலேக் கழகம், அ**ன்**கணுமலே நகர். தேவார இன்னிசை: சங்கீதபூஷணம் தரு. G. சுவாபிநாத**ள்** குழு**வினர்** 

8 - 30

கலே-நிகழ்ச்சி இரவு மணி

். கலேமாமல்சி

जाक्का जन्मी मुक्तका की कंत क्यां प्रपाण :

5 - 30

அருள்மிக ஆக்பநாகசுவாமி திருக்கோயில். திருப்பெருந்துறை. புலவர் தவத்திகு சுயம்புநாதுத் தம்பிரான் சுவாமிகள், S.G. v. Cornerday Sylain, ் திருமுமைக் கலாநிதி திருமுறைப் பணியாளர், अ. ८. प्रतिकात्तर திருவாவடு தூறை.

நூணத் தஃ வர். வசு வோக்கவே, அரசினர் கவே தொழிற் கல்லூரி,

6 - 40

அறப்புரை :

வரவேற்புரை :

குர்பகோனம்.

மூண்வர் திரு. மு. சா. அறிவுடைநிப்பி,

சொற்பொழிவு :

் குருக்கோயில் வளர்க்கும் ஒளியக்கிய அரிய சுவடித்துறை, தமிழ்்் பல்கஃக்கழகம், தஞ்சாவூர். 86. st. bitiumstraid, M. A., M. Ed.,

தூனே ஆசிரியர். ஆதினம் நடுதிஃப்பள்ளி, நிருவிடைமருதூர்.

8 - 15

் ஆழ்வுரை

''மதூரசான இசைச் செல்விகேன் Т. V. இந்தூர், М. А., В. Ed, T. V. EFFOIL, M. A., B. Ed., இன்லிலை; திருப்பனந்தான்.

8 - 30

கலே நிகழ்ச்சி இரவு மணி

8 - 30

குருமர்பு வாழ்த்து :

| ஆரும் திருநாள்                             |         | 23 — 1 — 96 செவ்வாய்க்குழமை                                                                                                    |
|--------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| திருமுறை விண்ணப்பம் :<br>மாகே மணி          | 5 - 30  | "தமிழ்மனறை இக்குரிகோசப் பக்கைமணி""<br>தி மு. டி. ரிம். சிபாபித் ஒதுவார்,<br>திருவாகுடுதுறை.                                    |
| வரவேற்புரை :                               | 06 - 30 | தவத்தி கு விசுவநாநிற் நிப்பிராள் சுவாயிகள்,<br>ஆதீனம் கிண் படம் (மெய்கண்டார் மடப்), காஞ்சுபுரம்.                               |
| சிறப்புரை :                                | 6 - 40  | முன்வோர் திரு. வி. பி. பி. பி. நிநிரிர்,<br>தமிழிசைக் குலுக்குளஞ்சியப்,<br>புரநிதாசன பல்கிலக்கழகம், திருச்சிராப்பள்ளி.         |
| சொற்பொறிவு :                               | 7 - 00  | ழுவேவர் திரு: A. ஆ <b>ளந்த நடநாசன்,</b> M. A., B. O. L.<br>த<்லவர், தமிழியல்துறை,<br>அண்ணுமலிப்பல்குக்க் கழகம், அண்ணுமலே நகர். |
|                                            |         | இவர் பண்டுரை அவப்ப                                                                                                             |
| மகிழ்வுரை :                                | 8- 15   | <i>§ ு</i> . សាសា. ជាលា∏ប្រជាំ, M. A., B. Sc., M. Ed.,                                                                         |
|                                            |         | தலேமை ஆசிரியர்.<br>ஆதீனம் மேநிஃ ப்பள்ளி, திருவிடைமருதூர்.                                                                      |
| குருமர்பு வாழ்த்து:                        | 8 - 30  |                                                                                                                                |
| <b>क्रक</b> ) दिह्या हेन्स क्षाण्य प्रक्री | 8 - 30  | சாக்ஸ்ர்பான் இன்னிலச<br>'இசைத் திலகம்' ' இசைத் தென்றல்'<br>திகு. T. G. R. ஆளிந்தன் குழுவினார், தஞ்சை.                          |

86. V. maiturafikaŭ gunani - தஞ்சை. S.G. V. altikaunit,

் இன் டி சால இசைத்தில்கம்

புக்லாள்குழல் & மீன் ஆர்கள் டுவ்னிலச

8 - 30

**580** ශ්යழ்ச்சி இரவு மணி

| வியாழக்குழமை    |                                                 | ் திருவீழிமிழ <b>்.</b><br>118கள்,                                                                                             |                                                                                    | ் வகையர் பின்கோயர்                                                   | ்த கோயில்<br>இருக்கோயில்                                                                    |                   |                                                                                                                 |
|-----------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 25 — 1 — 96     | திகு. பழனிவேல் ஒதுவார்,<br>திகுமுறைப் பணியாளர், | அருள்மிகு வீழிநாதகவாமி திருக்கோயில்  திருவீழிமிழிஃ.,<br>தவத்திகு மாசிலாமணிந் நம்பிரான் சுவரமிகள்,<br>ஆகினம் கிகோமடம், பளியங்கம | திரு. சே. பெரியசாமி, B. Sc., B. T.,<br>காவல்துறை துவே கண்காணிப்பாளர்.<br>சிர்காமி. | திகு. வீ. நமிழ்ச்சேரனிர்<br>ஆதின சமய பரப்புநர், அ <b>ம்மா</b> பேட்டை | துரு. R. யலிரீருஷ்ணன்<br>மேலாளர், அருள்மிகு மகாவிங்கசுவாமி திருக்கோயில்<br>திருவிடையருதார், |                   | கிலை மிகழ்ச்சி-இரவு மணி 8 - 30 திருமுறை இன்னிரை ' இசை ஞானி ''<br>T. உருந்திராபத் குழுவினர்<br>மாப்சிச்சோதப்பம். |
|                 | 5 - 30                                          | 9 - 30                                                                                                                         | 6 - 40                                                                             | 7 - 00                                                               | 8 - 15                                                                                      | 8 - 30            | 8 - 30                                                                                                          |
| எட்டாம் இருநான் | திருமுறை வின்னப்பம் :<br>மலி                    | : ក់ធ្វីខេត្តាធ្វីក                                                                                                            | .கிறப்புரை:                                                                        | சொற்பொழிவு :                                                         | ் மகிந்வரை :                                                                                | இடுமைர் வாழ்த்து: | கமே மிகழ்ச்சி- இரவு மணி                                                                                         |

## णकान्त्रीकुनुनान्तं हिष्मन्। पारिस नाप्नांपक्

சின்னமாக அவர்கள் திருவாவடுதுறையில் வசித்த வீடு இருந்த இடத்தில் மேலும் அவ்வாண்டு முதல் அந்நாளில் தமிழ் முதறிஞர் ஒருவர் சிறப்பிக்கப்பெற ஆதீன மகாவித்துவான் திரிசிரபுரம் திரு. மீரைட்சிசுந்தரம் பிள்ளே அவர்கள் இனிய சீர் வளர்சீர் குரு மகாசந்நிதானம் அவர்கள் புதியதாக அழகிய மாளிகையை அமைப்பித்து 1993-ஆம் ஆண்டு, அவர்களின் நினேவு நாளில் திறப்பு விழா நிகழ்த்தியருளிஞர்கள்

வேண்டும் எனத் திருவுளம் கொண்டு;

1993-ஆம் ஆண்டில் திரு. ஆதி. முருகவேள், M. A., திருச்சிராப்பள்ளி.

1994-ஆம் ஆண்டில் **திரு. ப. ஆறமுகம்,** M. A., Ph. D., திருச்சி.

1995-ஆம் ஆண்டில் திரு. இராம. பெரியகருப்பன் (தமிழண்ணல்) மதுரை. இவர்களுக்குச் சிறப்புகள் செய்து ஆசியருளியுள்ளார்கள். இவ்வாண்டு 21—1—96 ஞாயிற்றுக்கிழமை இரவு அருள்திரு நமசிவாயமூர்த்திகள் பூசை நிறைவில் சீர்வளர்சீர் குரு மகாசந்நிதானம் அவர்கள்

சோலை, முண்வர் திரு. கா. மீ**ஞட்சிசுந்தரம் M. A., M. Ed.. Ph D** , அவர்கட்கு மகாவித்துவான் பிள்ளேயவர்கள் நினேவுப் பரிசாக மோதிரமும் ர்ப*ா இரண்டாயிரமு*ம் வழங்கி ஆசியருளுகி<del>ன்</del> முர்கள்



